=
LLl
s
K
o=
)
a
=
Ll
=
—
o
o
L
o=
=
<C
[N
(a8
=
o
>
=
L
o
=)
a
LLl
o
o




Vorwort 4
1. Gebot: Du sollst keine andern Gétter haben neben mir! 5
2. Gebot: Du sollst dir kein Gotterbild machen! 14
3. Gebot: Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht missbrauchen! 23
4. Gebot: Der Ruhetag - ein Geschenk Gottes! 32
5. Gebot: Ehre Vater und Mutter! 42
6. Gebot: Du sollst nicht téten! 52
7. Gebot: Du sollst nicht ehebrechen! 60
8. Gebot: Du sollst nicht stehlen! 70
9. Gebot: Du sollst nicht falsch Zeugnis reden wider deinen Nachsten! 80
10. Gebot: Du sollst nicht begehren ...! 89
Literaturverzeichnis 97
INHALT

3



Unsere heutige Zeit ist von Werten wie
Selbstverwirklichung, Synkretismus,
Pluralismus, Individualismus, Egoismus
und Relativismus geprdgt. Was die
antichristliche Menschheit braucht, ist
nicht Symptombehandlung, sondern
Ursachenbehebung. Die Ursache fiir
die gottlose Menschheit ist geméss der
Bibel - dem unfehlbaren und inspirier-
ten Wort Gottes - die Stinde, welche
letztendlich in die ewige Verdammnis
flihrt!

Vergebung unserer Stinden finden
wir gemdss dem Wort Gottes einzig
und allein in Jesus Christus. Durch
seinen stellvertretenden Tod am Kreuz
und durch seine leibhaftige Auferste-
hung kann jeder, der sich von seinem
stindhaften Lebenswandel abwendet
und sich im Glauben Jesus Christus
zuwendet, Stindenvergebung und ewi-
ges Leben aus Gnade erhalten. Aus der
Beziehung in Christus kann dann ein
Leben in Heiligung erwachsen, das sich
nach den zeit- und kulturtbergreifen-
den Geboten Gottes richtet.

Die vorliegende Predigtsammlung
zu den Zehn Geboten will beides, dem
Siinder seine Slindhaftigkeit und Erl6-
sungsbedurftigkeit aufzeigen und zu Je-
sus Christus flihren und dem Gldubigen

4 VORWORT

Heiden, den 09. April 2015

Handlungsanweisung und Korrektiv fir
den Lebensalltag sein.

Die Predigten wurden in der Landes-
kirchlichen Minoritat in Heiden gehalten
(www.minoritaet-heiden.ch). Fiir den
typischen Predigtstil und etliche inhalt-
liche Uberschneidungen wird der Leser
um Verstdndnis gebeten. Die Bibelzitate
wurden der revidierten Elberfelderbibel
1991 oder der Lutherbibel 1984 ent-
nommen. Auf genaue Quellenangaben
im Text wurde zwecks Lesefreundlich-
keit weitgehend verzichtet. Eine Aus-
wahl an verwendeter Literatur findet
sich am Schluss der Broschire.

Ein herzliches Dankeschon geht
an Daniel Wiget, den Prdsidenten der
Landeskirchlichen Minoritat, fur sein
Bemiihen, diese Predigtserie zu verof-
fentlichen und dem Cicero Studio AG
fur das Herausgeben der Predigtsamm-
lung.

Diese Broschiire hat ihren Sinn und
Zweck dann erfillt, wenn Menschen
zur Stindenerkenntnis kommen, bei
Jesus Christus Vergebung ihrer Siinden
finden, in der Heiligung wachsen und
Gott, der Schépfer Himmels und der
Erde, verherrlicht wird.

Pfarrer Oliver Diirksen

DU SOLLST KEINE ANDERN GOTTER HABEN NEBEN MIR!

2. Mose 20,3
17. August 2014

Wir leben heute in einer Zeit, in der
jeder mit einigen Einschrdnkun-
gen tun und lassen kann, was er will.
Der Mensch ist sich selbst zum Mass-
stab und Gesetz geworden (vgl. R6m
1,24-31). Dass das auf die Dauer weder
fiir den einzelnen Menschen noch fiir
die ganze Gesellschaft gut ist, hat die
Menschheitsgeschichte zur Genlige
bestatigt.

Was die Menschheit braucht, ist ein
Massstab, der von aussen an den Men-
schen herangetragen wird und somit
zeit- und kulturiibergreifend ist. Diesen
Massstab finden wir einzig und allein
im Wort Gottes (vgl. 2 Tim 3,16 f.). Die
Bibel ist das ewiggiiltige Messband (Ps
119,160; Mt 5,18), an dem wir unser
Wollen, Denken und Handeln objektiv
messen konnen. Das Wort Gottes ist als
Massstab so genau, dass es zwischen
Geist und Seele, zwischen Mark und
Bein, ja sogar zwischen Gedanken und
Gesinnungen unterscheiden kann (Hebr
4,12).

Im Hinblick auf die Frage, wie wir

in den einzelnen Situationen unseres
Alltags agieren und reagieren sollen,
kommt den Zehn Geboten eine zentrale
Stellung zu. Deshalb habe ich mich ent-
schlossen, die Gebote in Predigten zu
behandeln.

Heute geht es um das erste Gebot.
Ich werde erstens eine Einflihrung zu
den Zehn Geboten geben. Zweitens
wollen wir uns die Bedeutung des
ersten Gebotes ndher anschauen und
drittens danach fragen, was dieses
Gebot flir uns heute bedeutet.

1. Einfiihrung zu den Zehn
Geboten - sechs Fragen

Erste frage: Welche Bedeutung haben
die Zehn Gebote fiir Nichtchris-

ten, also flir Personen, die nicht an
Gott glauben? Ich habe bereits darauf
hingewiesen, dass Gottes Wort fiir uns
Menschen ein Massstab ist, der kultur-
und zeitiibergreifend ist. Ein Massstab
hat die Funktion zu zeigen, ob etwas

ERSTES GEBOT 5



dem Mass entspricht oder ob es von der
Norm abweicht.

Fir die Nichtchristen haben die
Zehn Gebote daher primér die Funktion,
darauf hinzuweisen, dass sie nicht so
leben, wie es sich Gott, der Schopfer,
vorgestellt hat. Sie weichen von der
gottlichen Norm ab. Die Gebote dienen
den Nichtchristen also dazu, dass sie
erkennen, dass sie in Stinde leben und
folglich fiir ewig verdammt werden.

Paulus schreibt in Rom 3,20: Durch
das Gesetz [bzw. durch die Gebote]
kommt Erkenntnis der Siinde. Diese
Stindenerkenntnis wiederum soll den
Nichtchristen zu Jesus Christus flihren,
der fiir alle Menschen gestorben und
auferstanden ist, damit wir im Glauben
an ihn Siindenvergebung und ewiges
Leben erhalten.

Die Gebote haben fiir den Nicht-
christen also eine evangelistische
Funktion. Darauf wird bereits in 5 Mo
4,6-8 hingewiesen. Dort zeigt Mose
dem Volk Israel auf, dass die Nachbar-
volker anhand der gottlichen Gebote
die Grosse und Einzigartigkeit Gottes
erkennen sollen.

Zweite frage: Welche Bedeutung
haben die Zehn Gebote fiir einen
Christen? Eine treffende Antwort dazu
finden wir in 2 Tim 3,16 und 17. Dort
schreibt Paulus: 76 Alle Schrift ist von
Gott eingegeben und niitzlich [wozu?]
zur Lehre, zur Uberfiihrung [von Stin-
den], zur Zurechtweisung, zur Unter-

6  ERSTES GEBOT

weisung in der Gerechtigkeit, [warum?]
17 damit der Mensch Gottes [also wir
Christen] vollkommen [seien], zu jedem
guten Werk véllig zugeristet.

Mit anderen Worten: Die Bibel im
Allgemeinen und die Zehn Gebote
im Speziellen dienen einem Christen
dazu, dass er weiss, wie er als Christ zu
leben hat, was er zu tun und zu lassen
hat. Gleichzeitig decken die Gebote
auch unerkannte Siinden in seinem
Leben auf. All das soll letztendlich
dazu flihren, dass er ein Leben in der
Heiligung fihrt und zu jedem guten
Werk zugeriistet wird, um damit Gott
zu verherrlichen.

Dass die Zehn Gebote auch heute
noch gelten, sehen wir daran, dass alle
Gebote in unterschiedlicher Weise im
NT aufgegriffen, interpretiert oder an-
gewandt werden. Das wohl bekannteste
Beispiel hierfiir ist die Bergpredigt Jesu
in Mt 5-7 (vgl. 1 Tim 1,8-11). Fur die
Auslegung und Anwendung der Zehn
Gebote ist es deshalb wichtig, dass wir
den gesamtbiblischen Zusammenhang
beriicksichtigen.

Dritte Frage: Was haben der
Auszug aus Agypten und die Zehn
Gebote miteinander zu tun? Der ge-
schichtliche Zusammenhang ist folgen-
der: Zuerst fiihrte Gott das Volk Israel
mit méchtiger Hand aus der Sklaverei
Agyptens heraus und brachte es dann
in ein Land, das von Milch und Honig
tiberfloss (2 Mo 3,8). Dabei betonte

Gott ausdrticklich, dass er Israel nicht
deshalb als sein Volk erwéhlt hatte, weil
es bedeutender wire als alle anderen
Volker, sondern weil er seinen Bund mit
Abraham aufrechterhalten wollte und
weil er sein Volk liebte (5 Mo 7,7 f.).

Das Halten der Zehn Gebote ist also
nicht Voraussetzung, dass Gott sein
Volk liebt. Die Zehn Gebote sind auch
nicht so zu verstehen, dass sie unser
Leben einengen in dem Sinne, dass Gott
uns alles, was Spass macht, verbietet,
sondern die Zehn Gebote rahmen das
Leben in Freiheit ein. Sie ermdglichen
einen geschiitzten Raum, in dem wir
das Leben in Freiheit, nicht in Sklaverei,
gestalten kdnnen.

Aus neutestamentlicher Perspek-
tive gibt es hierzu einige Parallelen.
Zunéchst einmal sagt Paulus, dass Gott
uns bereits dann geliebt hat, als wir
noch Stinder waren (Rém 5,8). Wir ha-
ben uns die Liebe Gottes nicht verdient,
weil wir so gut waren oder weil wir
jemand Besonderer waren. Ferner steht
die Befreiung aus der Sklaverei der
Stinde durch Jesus Christus immer vor
dem Halten der Gebote Gottes. D. h.,
die Werke, die guten Taten sind NIE Vo-
raussetzung fur die Vergebung unserer
Siinden, sondern eine Folge davon, dass
wir durch unseren Herrn Jesus Christus
gerettet wurden.

Vierte Frage: Warum liegen uns
die Zehn Gebote in doppelter Aus-
fiihrung vor, einmal in 2 Mo 20 und

einmal in 5 Mo 57" Der Hintergrund ist
folgender: Als Gott seinem Volk Israel
die Zehn Gebote gab, tat er das im Rah-
men eines Bundes. Ein Bund ist nichts
anderes als eine Art Vertrag. Der Sinai-
bund? ist folglich ein Vertrag zwischen
Gott und dem Volk Israel. Wie es bei
Vertrdgen so ist, wird eine Vereinbarung
gemacht und je nach Vertragsart wird
auch festgehalten, was passiert, wenn
der Vertrag nicht eingehalten wird.

Die Zehn Gebote sind nun Teil dieses
Vertrages zwischen Gott und seinem
Volk Israel.*

Den Bund schloss Gott mit Israel
am Berg Sinai kurz nach dem Auszug
aus Agypten (2 Mo 19,1). Am Ende der
40-jdhrigen Wiistenwanderung im
Lande Moab kurz vor dem Einzug ins
verheissene Land Kanaan, wiederholte
Gott diesen Vertrag mit Israel. Es kam
zu einer Bundeserneuerung bzw. Ver-
tragsbestatigung (5 Mo 1,5; 28,58.69).
Das fuinfte Buch Mose ist die schriftli-
che Fassung dieser Vertragsbestatigung
zwischen Gott und seinem Volk. Da
die Zehn Gebote Teil dieses Vertrages
sind, finden wir sie auch hier nochmals
angefiihrt.

Flinfte Frage: Wie werden die
Zehn Gebote eingeteilt? Bei den
Zehn Geboten haben wir es mit acht
Verboten und zwei Geboten zu tun. Im
Laufe der Geschichte wurden die Zehn
Gebote nicht einheitlich aufgeteilt.
Nach jidischer Auffassung ist z. B. 2 Mo

ERSTES GEBOT 7



20,2 Ich bin der Herr, dein Gott, bereits
das erste Gebot. Vers 3 Du sollst keine
anderen Gotter haben ist dann das
zweite Gebot.

Nach katholischer und lutherischer
Tradition ist erst Vers 3 Du sollst keine
anderen Gétter haben das erste Gebot,
das bis Vers 6 reicht, also quasi das
zweite Gebot noch zum ersten Gebot
rechnet. Das fiihrt dazu, dass man am
Schluss nur auf neun Gebote kommt.
Um das zu vermeiden, hat man das
zehnte Gebot aufgeteilt in Du sollst
nicht begehren deines ndchsten Frau
und Du sollst nicht begehren deines
ndichsten Haus usw.»® Diese Aufteilung
ist m. E. klinstlich.

Die orthodoxe und reformierte
Tradition teilt die Zehn Gebote noch-
mals anders auf. Vers 3 Du sollst keine
anderen Gétter haben ist das erste
Gebot. Die Verse 4 bis 6 bilden das
zweite Gebot, Du sollst dir kein Bildnis
machen. Die reformierte Tradition ist
bis auf die Abgrenzung vom ersten
und zweiten Gebot mit der judischen
Tradition identisch. Ich lehne mich an
die reformierte Tradition an, da ich der
Meinung bin, dass Vers 2 Ich bin der
Herr dein Gott nicht bereits das erste
Gebot ist, sondern die Einleitung zu den
Geboten.

Sechste Frage: Welche Bedeutung
haben die zwei Gesetzestafeln?
Gott schrieb die Zehn Gebote héchst-
personlich mit seinem Finger auf zwei

8  ERSTES GEBOT

Steintafeln (vgl. z. B. 2 Mo 31,18; 5 Mo
9,10). Die ersten vier Gebote’ beziehen
sich auf die Beziehung zwischen Gott
und dem Menschen und werden der
ersten Tafel zugeordnet. Die restlichen
sechs Gebote beziehen sich auf die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen und
werden der zweiten Tafel zugeordnet.

Diese zwei Gesetzestafeln werden
im Neuen Testament mit dem Doppel-
gebot der Liebe zusammengefasst (Mt
22,37-39). Das Gebot Du sollst Gott von
ganzem Herzen lieben bezieht sich auf
die erste Tafel und das Gebot Du sollst
deinen Ndchsten lieben wie dich selbst
bezieht sich auf die zweite Tafel.

Diese Einfiihrung soll uns helfen,
nicht nur das erste Gebot, sondern alle
Gebote insgesamt besser zu verstehen.

2. Die Bedeutung des ersten
Gebotes

2 Mo 20,1-3

1 Und Gott redete alle diese Worte
und sprach:

2 Ich bin der HERR, dein Gott, der
ich dich aus dem Land Agypten, aus
dem Sklavenhaus herausgefiihrt habe.
[Und jetzt folgt Vers 3, das erste Gebot:]

3 Du sollst keine andern Gétter
haben neben mir.

Zunéchst miissen wir uns verge-
genwdrtigen, ich welchem Rahmen
dies geschah. Gott hatte sein Volk mit

michtiger Hand aus Agypten heraus-
geflihrt. Als sie am Berg Sinai ankamen,
war das Volk Israel, 600 000 Manner
plus Frauen und Kinder (2 Mo 12,37)
bereits seit drei Monaten unterwegs

(2 Mo19,1).

Dort sagte Gott zu Mose (para-
phrasiert): «Wenn ihr willig auf meine
Stimme héren und meinen Bund halten
werdet, dann sollt ihr aus allen Vélkern
mein Eigentum sein, denn mir gehort
die ganze Erde. Und ihr sollt mir ein Ko-
nigreich von Priestern und eine heilige
Nation sein (2 Mo 19,5 f)»

Darauf ordnete Gott an, dass sich
das Volk zwei Tage lang heiligen und
sich so auf die Erscheinung Gottes vor-
bereiten sollte (2 Mo19,10 ff.). Er wollte
ndmlich so mit Mose reden, dass das
ganze Volk Gott reden horte, damit es
Mose und seinem Wort glauben wiirde
(2 Mo 19,9; 5 Mo 4,15). Am Morgen des
dritten Tages brachen dann Donner und
Blitze los. Eine schwere Wolke lagerte
auf dem Berg und ein sehr starker Hor-
nerschall ertdnte, sodass das ganze Volk,
das im Lager war, bebte (2 Mo 19,16).

Das Volk zitterte und sagte zu Mose:

Gott soll nicht mit uns reden, damit
wir nicht sterben (2 Mo 20,19). Darauf
antwortete Mose (2 Mo 20,18-21):
Fiirchtet euch nicht! Denn nur um euch
zu priifen, ist Gott gekommen, und da-
mit die Furcht vor ihm euch vor Augen
sei, damit ihr nicht siindigt. Was fiir ein
heiliger Moment! Das Volk realisiert die

Heiligkeit Gottes. In seiner Gegenwart
kann niemand bestehen. In diesem Zu-
sammenhang bekommt das Gebot Du
sollst keine andern Gétter haben neben
mir ein ganz anderes Gewicht.

Fir die damalige Zeit war dies
eine besondere Herausforderung. Jede
Region hatte ihre Gétter, die man ver-
ehrte. Die Agypter hatten ihre Gétter,
die Kanaaniter hatten ihre Gotter usw.
Ausserdem hatte man fiir alle Belange
einen Gott, z. B. einen Gott, der flr den
Sonnenschein verantwortlich war, einer,
der fir den Regen zustdndig war, einen,
der fur die Fruchtbarkeit zustdndig war,
einer, der im Krieg half usw. Je mehr
Gotter man hatte, desto besser abgesi-
chert schien man zu sein.

In dieser polytheistischen Gesell-
schaft stellte sich Jahwe seinem Volk
nun als ein Gott vor, der Himmel und
Erde gemacht hatte (2 Mo 20,11). Er ist
der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (2
Mo 3,6). Er ist der Gott, dem die ganze
Erde gehort (2 Mo 19,5). Er ist der Gott,
der sein Volk aus der Sklaverei Agyptens
befreite (2 Mo 20,2), und er ist der Gott,
der ihnen das Land, welches er Abra-
ham, Isaak und Jakob verheissen hatte,
geben wird (1 Mo 15,13 ff.; 5 Mo 1,8).

Gott hatte bereits Abraham ver-
heissen, dass seine Nachkommen etwa
400 Jahre in einem fremden Land, in
Agypten, Sklaven sein wiirden, bevor
sie das verheissene Land in Besitz
nehmen wiirden (1 Mo 15,13). Gott

ERSTES GEBOT 9



begriindete diese Wartezeit damit,
dass die Schuld der Volker, die im Land
Kanaan wohnten, noch nicht voll war
(1 Mo 15,16). Was ist denn die Schuld
der Volker?

In 5 Mo 18,9-12 sagt Mose zum
Volk Israel: 9 Wenn du in das Land
kommst, das der HERR, dein Gott, dir
gibt, dann sollst du nicht lernen, es den
Grdueln dieser Nationen gleichzutun.
10 Es soll unter dir niemand gefunden
werden, der seinen Sohn oder seine
Tochter durchs Feuer gehen Idsst,
keiner, der Wahrsagerei treibt, kein
Zauberer oder Beschwdérer oder Magier
11 oder Bannsprecher oder Totenbe-
schwérer oder Wahrsager oder der die
Toten befragt. 12 Denn ein Grduel fiir
den HERRN ist jeder, der diese Dinge
tut. Und um dieser Grduel willen treibt
der HERR, dein Gott, sie vor dir aus.

Die Ausrottung der kanaanitischen
Vélker lag in ihrem uferlosen Gotzen-
dienst begriindet. Gott machte aber vor
dem Einzug in das Land Kanaan klar,
dass die Existenz seines Volkes im ver-
heissenen Lande nur solange gewdhr-
leistet sei, wie es sich an seinen Bund
halten wirde. Wiirde es davon abwei-
chen und anderen Gottern dienen, dann
wiirde Israel auch die Berechtigung, im
Lande Kanaan zu wohnen, verlieren (vgl.
5 Mo 29,25-27). Aus der Geschichte
Israels wissen wir, dass Israel den Bund
mit Gott andauernd brach und standig
anderen Géttern diente. Deshalb wur-

10 ERSTES GEBOT

den das Nordreich im Jahre 722 v. Chr.
und das Stdreich im Jahre 586 v. Chr.
von ihren Feinden aus dem Land Kanaan
verschleppt.

Aber warum ist es eigentlich so tra-
gisch, wenn man neben Jahwe noch ein
paar andere Gotter verehrt? Gotter und
Gotzen sind nicht einfach nur ein paar
Statuen, die aus Menschenhand ge-
macht sind, wie wir bei Jeremia gelesen
haben, sondern hinter den Gotzen und
Gottern stecken Satan und seine Damo-
nen. So geht es aus 5 Mo 32,17 hervor.
Gotzendienst ist Satansverehrung!

Das erste Gebot Du sollst keine anderen
Gétter haben neben mir kann auf drei-
fache Weise gebrochen werden:

1. Wenn wir nicht an Gott glauben.
Jahwe, als der Schépfer Himmels und
der Erde, ist der Einzige, der es ver-
dient, von uns Menschen, die wir seine
Geschdpfe sind, angebetet und verehrt
zu werden (vgl. Rém 1,18 ff.). Da er uns
geschaffen hat, hat er als Einziger den
Anspruch, der Herr in unserem Leben zu
sein. Das Gebot Du sollst keine anderen
Gétter haben neben mir wird dann ge-
brochen, wenn Jesus Christus nicht der
Herr in unserem Leben ist. D. h., dass
auch Atheismus gegen dieses Gebot
verstosst.

Deshalb lautet die erste Frage, die
mit diesem Gebot zusammenhangt: Ist
Jesus Christus bereits der Herr in dei-
nem Leben? Wenn nicht, dann hast du
keine Existenzberechtigung im Himmel.

Aus Liebe zu uns hat Gott durch Jesus
Christus aber alles méglich gemacht,
damit wir den Zugang zum Vater ha-
ben, damit wir aus der Sklaverei unserer
Stinden befreit werden kdnnen. In
einem ehrlichen Gebet, in dem du Jesus
um Vergebung deiner Stinden bittest
und ihn als Herrn in deinem Leben auf-
nimmst, kannst du die Gotteskindschaft
erlangen. Als Kinder Gottes haben wir
den Zugang zum Vater im Himmel.

2. Wir brechen das erste Gebot dann,
wenn wir bewusst andere Geister, Got-
zen oder Machte anbeten, verehren oder
ihnen gehorchen. Heutigentags spricht
man hier vom Bereich des Okkulten oder
der Esoterik. Dazu gehort das Tragen
von Maskottchen, Talismanen, Amulet-
ten und sonstigen Glicksbringern. Das
konnen Halsketten, Armbédnder oder
Puppen im Auto sein, die uns Gliick
bringen oder vor Ungliick bewahren
sollen. Ferner ist der Bereich der alterna-
tiven Heilmethoden zu erwahnen. Dazu
gehoren z. B. Geistheiler, Bach-Blu-
tentherapie, Yoga, Autogenes Training,
anthroposophische Heilmethoden
usw. Das Problem bei den alternativen
Heilmethoden ist, dass hier vermeint-
liche medizinische Erkenntnisse mit
finsteren Madchten verbunden werden.
Der Patient versucht die Gesundheit mit
allen Mitteln wieder zu erlangen und
macht dabei selbst vor Heilmethoden
nicht halt, die ddmonische Machte mit
einbeziehen. Gott, der ja der Arzt aller

Arzte ist (vgl. 2 Chr 16,12; Lk 5,31), wird
hierbei bewusst aussen vor gelassen,
und andere finstere Michte werden

in Anspruch genommen. Damit wird
eindeutig das erste Gebot gebrochen.

Ebenfalls in den Bereich des Okkul-
ten gehdren Praktiken wie Glaserriicken,
Pendeln, Kartenlegen oder Handelesen.
Diese okkulten Praktiken werden in der
Regel deshalb gemacht, um zu erfahren,
was einen in Zukunft erwartet. Wenn
Gott gewollt hitte, dass wir genau
wissen, was uns in unserem Leben alles
erwartet, dann héatte er es uns mitge-
teilt. Selbst vom vermeintlich harmlo-
sen Horoskop sind die Finger zu lassen.

Die schlimmste Form von Okkul-
tismus reicht vom Spiritismus, der
schwarzen Magie, Gber Zauberei bis hin
zu Teufelsanbetungen und Satansmes-
sen. Bei alldem wird das erste Gebot ge-
brochen. Es werden bewusst satanische
Méchte verehrt, angebetet oder um
Hilfe gebeten. Dem allmédchtigen Gott
aber, der Himmel und Erde geschaffen
hat, wird die ihm geblhrende Ehre
nicht erwiesen.

Uber diesen ganzen Sumpf an
okkulten Praktiken dirfen wir mit
erhobener Stimme ausrufen: Jesus ist
Sieger! Er hat die Macht der Finsternis
gebrochen! Er ist der Herr tiber alle
Gewalten im Himmel und auf Erden.
Ilhm ist alle Gewalt im Himmel und auf
Erden gegeben. Deshalb gebilhrt ihm
allein die Ehre! Selbst wenn wir okkulte

ERSTES GEBOT 11



Siinden begangen haben, dirfen wir
Gott um Vergebung bitten. Wichtig ist
hier, dass wir radikal mit solchen Prakti-
ken brechen und uns davon im Namen
Jesu lossagen. Seelsorgerliche Hilfe von
Christen, die fest im Glauben stehen, ist
dabei oft unumgénglich.

3. Das erste Gebot kann auch gebro-
chen werden, wenn uns alltagliche
Dinge wichtiger sind als Gott. Bei dem
einen ist es die Formel 1, die ihn am
Sonntagvormittag an den Fernseher
fesselt. Bei einem anderen ist es das
Auto oder das Motorrad, das in seinem
Herzen den ersten Platz einnimmt. Wie-
der bei anderen ist es das Hobby, dem er
den Vorrang im Leben gibt. Bei anderen
steht der Ehepartner, die Kinder, das
Geld, die Karriere, die Gesundheit, das
Aussehen, der Erfolg, die Macht, ein
Computerspiel usw. im Vordergrund,
sodass Gott nur noch als Mittel zum
Zweck in unserem Leben fungiert.

Dass Gott dieses Spielchen nicht
mitspielt, wird am ersten Gebot unmiss-
verstandlich deutlich. Fiir uns Christen
sind es oft genau diese Dinge, die im
Alltag Gott den ersten Platz in unserem
Leben streitig machen. Deshalb gilt der
Entscheidungsruf des Elia auch uns
heute (1 K6n 18,21): Wie lange hinken
wir auf beiden Seiten? Oder wie Jesus
es sagte (Mt 6,24): Ihr konnt nicht Gott
dienen und dem Mammon. «<Mammon»
ist ein Synonym fiir Geld oder Reich-
tum.

12 ERSTES GEBOT

3. Schluss

Die Zehn Gebote wollen einen Nicht-
christen darauf hinweisen, dass er ein
gottloses Leben fiihrt, das letztendlich
in der Verdammnis endet. Diese Slin-
denerkenntnis soll ihn zu Jesus Christus
fuihren, der als Einziger Stinden verge-
ben und ewiges Leben schenken kann.

Fir uns Christen sind die Gebote
keine Spassverderber, sondern sie zei-
gen uns einen geschiitzten Rahmen, in
dem wir unser Leben unter der Fiihrung
unseres Herrn gestalten dirfen.

So wie Gott zuerst sein Volk aus der
Sklaverei Agyptens befreite und ihnen
dann die Gebote der Freiheit, nicht der
Sklaverei, gab, so will er uns auch zuerst
aus unserer Sklaverei der Stinde befrei-
en und uns anschliessend helfen, ein
Leben in der Heiligung zu fiihren.

Im Hinblick auf das erste Gebot gilt
festzuhalten, dass wir es dann tber-
treten, wenn der auferstandene und
siegreiche Herr nicht unser Gott ist,
wenn wir also gottlos leben.

Ferner missachten wir das erste
Gebot dann, wenn wir bewusst andere
Geister, Gotzen oder Machte anbeten,
verehren oder ihnen gehorchen. Das ist
immer Satansverehrung!

Schliesslich kénnen auch Beruf,
Hobbys, materielle Dinge, Macht, Reich-
tum usw. den ersten Platz in unserem
Leben einnehmen. Auch das ist ein
Verstoss gegen das erste Gebot.

Deshalb sind wir aufgefordert,
uns und unser Leben Gott neu ganz
hinzugeben und ihm den ersten Platz in
unserem Leben zu geben. Der Herr helfe
uns dabei!

Amen!

1 Wenn wir 2 Mo 20 und 5 Mo 5 miteinander verglei-
chen, sehen wir, dass die Zehn Gebote beinahe identisch
Uberliefert sind.

2 Es gibt noch andere Biinde. Vgl. z. B. Gottes Bund mit
Noah (1 Mo 9,9 ff.) oder Gottes Bund mit Abraham
(1 Mo 15,18 ff.).

3 Dieser Bund hatte eine ganz bestimmte Struktur, &hn-
lich wie Vertrage das heute auch haben, mit Prdambel,
Vereinbarungen, Zeugen, Segen und Fluch usw. Vgl.
Kitchen, Das Alte Testament und der Vordere Orient,
371 f.

4 Die einzelnen Strukturelemente dieses Sinaibundes
- also Prdambel, Vereinbarungen, Zeugen, Segen und
Fluch usw. - finden wir verteilt im zweiten und dritten
Buch Mose. Vgl. Kitchen, Das Alte Testament und der
Vordere Orient, 371 f. Das fiinfte Buch Mose ist nun
eine Wiederholung und Auslegung dieses Bundesbu-
ches, dieses Vertrages, den Gott mit Israel schloss.

5 Mose wollte dem Volk, bevor es in das Land Kanaan
einziehen wiirde, nochmals klar vor Augen fiihren,
dass Jahwe sein Gott war und dass es sich ihm ganz
unterzuordnen hatte. Wiirde es sich von ihm abwenden,
dann wiirde Gott all die Fliiche, die Teil dieses Vertrages
waren, tiber es kommen lassen. Aus der weiteren
Geschichte Israels, insbesondere der Konigszeit, wissen
wir, dass es nachher auch wirklich so kam.

6  Diese Aufteilung geht auf Augustinus (+ 430) zuriick.
Vgl. Maier, Lexikon zur Bibel, 522.

7 (1) «du sollst keine anderen Gétter habeny, (2) «du sollst
dir kein Bildnis machen, (3) «du sollst den Namen
des Herrn, deines Gottes nicht missbrauchen» und (4)
«gedenke des Sabbats, dass du ihn heiligst».



DU SOLLST DIR KEIN GOTTERBILD MACHEN!

2. Mose 20,4-6
19. Oktober 2014

4 Du sollst dir kein Gotterbild machen,
auch keinerlei Abbild dessen, was oben
im Himmel oder was unten auf der Erde
oder was in den Wassern unter der Erde
ist.

5 Du sollst dich vor ihnen nicht
niederwerfen und ihnen nicht dienen.
Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein
eifersiichtiger Gott, der die Schuld der
Viiter heimsucht an den Kindern, an der
dritten und vierten [Generation] von
denen, die mich hassen,

6 der aber Gnade erweist an Tau-
senden [von Generationen] von denen,
die mich lieben und meine Gebote
halten.’

In der ersten Predigt zu den Zehn
Geboten habe ich darauf hingewiesen,
dass die Gebote einen Nichtchristen
darauf hinweisen wollen, dass er ein
gottloses Leben fiihrt, das letztendlich
in der ewigen Verdammnis endet. Die
Zehn Gebote wollen aber nicht nur
zur Stindenerkenntnis fiihren, sondern
gleichzeitig auf den Ausweg in Jesus
Christus hinweisen, der uns als Einziger

14 ZWEITES GEBOT

aus der Sklaverei der Stinde und des
Satans befreien kann (Joh 14,6).

Fir uns Christen sind die Gebote
keine Spassverderber, sondern sie zeigen
uns einen geschiitzten Rahmen auf,
in dem wir unser Leben mit Gott und
unseren Mitmenschen in Freiheit ge-
stalten diirfen. So wie Gott zuerst sein
Volk aus der Sklaverei Agyptens befreite
und ihnen dann die Gebote der Freiheit
gab, so will Gott uns auch zuerst aus
unserer Sklaverei der Siinde befreien
und uns anschliessend helfen, ein Leben
in der Heiligung zu leben. Das zweite
Gebot gehort wie die ersten vier Gebote
zur ersten Gesetzestafel, welche die
Beziehung zwischen Gott und Mensch
regeln.

Das zweite Gebot kénnen wir in
zwei Teile teilen. Zum einen wird verbo-
ten, Gotterbilder herzustellen, und zum
anderen wird verboten, Gotterbilder
anzubeten und ihnen zu dienen. Kom-
men wir zum ersten Punkt:

Was heisst: Wir sollen uns keine
Gotterbilder machen?

Dazu miissen wir uns die historische
Situation vergegenwartigen, in der
Israel sich beim Bundesschluss am Berg
Sinai befand.

1. Schauen wir uns zunéchst Israels
Vergangenheit aus der Perspektive des
Bundesschlusses an: Das Volk Israel
hatte von der Zeit Josefs bis zum Aus-
zug aus Agypten 430 Jahre in Agypten
gelebt (2 Mo 12,40 f.; Gal 3,17).2 In
Agypten glaubte man an viele ver-
schiedene Gotter. Beispielsweise galten
Himmelskorper wie die Sonne oder der
Mond als Gotter. Aber auch Tiere wie z.
B. Schlangen, Panther oder Falken wur-
den in Agypten als Gétter verehrt oder
mit Gottheiten in Verbindung gebracht.

Die Israeliten waren nun im Laufe
dieser 430 Jahre mit der dgyptischen
Vielgotterei in Kontakt gekommen,
mehr noch, sie hatten die dgyptische
Vielgotterei auch teilweise libernom-
men. Das sehen wir z. B. daran, dass
Josua an seinem Lebensende das Volk
Israel nochmals an den Sinaibund
erinnert und sie auffordert, die dgypti-
schen - wohlgemerkt, die dgyptischen
- Gétter aus ihrer Mitte fortzuschaf-
fen (Jos 24,14). Diese Aussage macht
Josua ca. 50 Jahre nach dem Auszug
aus Agypten. So stark war der Einfluss
der dgyptischen Vielgotterei in Israel
gewesen.

2. Kehren wir nun zurtick zum Bun-
desschluss am Berg Sinai und blicken in
Israels Zukunft. Israel sollte nun geméss
der Verheissung in das Land Kanaan
einziehen. Auch die Kanaaniter pflegten
Vielgotterei. Aus dem Alten Testament
kennen wir z. B. den Wettergott Baal®,
die Fruchtbarkeitsgottin Aschera* oder
Moloch®, dem Kinder geopfert wurden.

Genau dazwischen steht Israel nun.
Sowohl in Agypten, das Land, aus dem
Israel kam, als auch in Kanaan, das
Land, in das Israel zog, wurde Vielgotte-
rei praktiziert. Ausserdem pflegte man in
Agypten und Kanaan die Gotter anhand
von Bildern oder Skulpturen darzustel-
len. Vor diesen Bildern und vor diesen
steinernen und hélzernen Skulpturen
warf man sich dann zur Anbetung nie-
der. Gegen diese Vielgotterei richtet sich
das erste Gebot: Du sollst keine anderen
Gétter haben neben mir! Das zweite
Gebot Du sollst dir kein Gétterbild ma-
chenrichtet sich gegen die Praxis, diese
Gottheiten bildlich darzustellen oder
Statuen von ihnen herzustellen.

Soweit zu den historischen Hinter-
griinden des zweiten Gebotes. Es gibt
aber auch zwei konkrete theologische
Hintergriinde fiir dieses Gebot.

Der erste Grund liegt darin, dass
es sich bei der Vielgotterei nicht
einfach nur um Bilder oder hélzerne
und steinerne Skulpturen handelt, die
verehrt werden. Dahinter stehen Satan
und seine Ddmonen. Mose sagt in 5

ZWEITES GEBOT 15



Mo 32,17 ausdriicklich, dass hinter
den Gottern die Ddmonen stecken.
Auch Paulus weiss davon zu berichten,
wenn er in Eph 6,12 schreibt, dass
unser Kampf nicht gegen Fleisch und
Blut ist, sondern gegen die Machte
der Finsternis und gegen die Geister
der Bosheit. Jeder Gtzendienst, jede
Gotterverehrung und die Teilnahme an
irgendwelcher Religion und Sekte dieser
Welt ist deshalb Satans- und Damonen-
verehrung. Ausschliesslich der biblische
Glaube, der die Bibel weder schmilert
noch erweitert, ist der einzig wahre
Glaube.

Der zweite Grund fir das Verbot,
ein Bild oder eine Skulptur von Gott
anzufertigen, liegt darin begriindet,
dass kein Mensch Gott sehen kann. Als
Mose Gott darum bat, ihn sehen zu
kénnen, antwortete dieser (2 Mo 33,20):
Du kannst [es] nicht [ertragen], mein
Angesicht zu sehen, denn kein Mensch
kann mich sehen und am Leben bleiben.
Diese Aussage, die an verschiedenen
Stellen im Alten und Neuen Testa-
ment bestatigt wird,® gilt im Hinblick
auf Gott den Vater. Jesus Christus, die
zweite Person der Dreieinigkeit, haben
Menschen sehr wohl gesehen, und zwar
nicht nur wahrend seiner dreiunddreis-
sigjahrigen Wirkungszeit hier auf Erden
(vgl. Lk 3,23).

Bereits im Alten Testament tritt
Jesus einige Male auf. Als beispielsweise
dem Abraham drei Manner erschienen,

16 ZWEITES GEBOT

heisst es ausdricklich, dass zwei davon
Engel waren (1 Mo 18,22 und 19,1), und
die dritte Person war Jahwe selbst (1 Mo
18,13).” Wenn Abraham hier Jahwe
gesehen und mit ihm gesprochen hat
und wenn Jahwe bei Abraham gegessen
und getrunken hat, dann kann Jahwe
nicht mit Gott Vater identisch sein.
Denn Gott kann kein Mensch sehen und
gleichzeitig am Leben bleiben, wie wir
das eben gesehen haben. Folglich muss
es Jesus Christus gewesen sein, der
Abraham in Begleitung von zwei Engeln
begegnet ist.

Kurzum: Das Verbot, von Gott dem
Vater kein Bild zu erstellen, liegt darin
begriindet, dass kein Mensch Gott
weder gesehen hat noch sehen kann.?
Es gibt nichts, womit er verglichen wer-
den kénnte. Deshalb sagt Mose in
5 Mo 4,15 f. zum Volk Israel: So hiitet
eure Seelen sehr - denn ihr habt keiner-
lei Gestalt gesehen an dem Tag, als der
HERR am Horeb mitten aus dem Feuer
zu euch redete -, 16 dass ihr nicht zu
[eurem] Verderben handelt und euch
ein Gétterbild macht [..].

Was konnen Gotterbilder sein?

Gott verbietet aber nicht nur, ein Bild
oder eine Skulptur von ihm zu erstellen,
sondern er verbietet auch, ein Tier oder
einen Himmelskdrper als Gétzenbild
oder Gotzenfigur herzustellen, mit dem

Ziel, es anzubeten. Es geht also nicht
grundséatzlich darum, dass Gott Kunst,
Bilder oder Skulpturen verbietet - aus-
ser von sich selbst -, sondern es geht
hier darum, dass wir Menschen keinerlei
Kunstobjekte schaffen sollen, mit dem
Ziel, sie als Gotzen zu verehren.®

So erkldrt Mose in 5 Mo 4, dass wir
uns keine Gétterbilder von méannlichen
oder weiblichen Wesen, von Tieren,
Vogeln, Kriechtieren, Fischen oder ir-
gendwelchen Himmelskérpern machen
sollen, mit dem Ziel, uns vor ihnen nie-
derzuwerfen, sie anzubeten und ihnen
zu dienen (5 Mo 4,15-20). Denn diese
Gotter - so schreibt es Mose - sind das
Werk von Menschenhanden aus Holz
oder Stein, die nicht sehen, horen, essen
und riechen kénnen (5 Mo 4,28; Jer
10,3 ff.).

Israel hatte dieses Gebot bereits
wahrend des Bundesschlusses gebro-
chen. Wahrend Mose 40 Tage auf dem
Berg war, um die zwei Tafeln mit den
Zehn Geboten von Gott entgegenzu-
nehmen, machte sich das Volk Israel ein
goldenes Kalb. Und alle sagten (2 Mo
32.4): Das ist unser Gott, der uns aus
Agypten herausgefiihrt hat.

Wie sieht das bei uns aus? Was
heisst es flr uns heute, dass wir uns
kein Bild von Gott oder irgendeinem
Tier oder Himmelskérper machen sollen,
um es anzubeten? Ich mdchte hier zwei
Gruppen von Gotterbildern unterschei-
den:

Die erste Gruppe sind materielle
Gotterbilder. Zu den materiellen Got-
terbildern gehdren Gotterbilder, die z. B.
aus Stein oder Holz angefertigt wurden.
Ich gehe davon aus, dass wohl nie-
mand von uns mit Hammer und Meissel
zu Hause seine eigenen Gotter anfer-
tigt, obwohl es das heute auch gibt.

1. Aber vielleicht hat der eine oder
andere von uns zu Hause am Fenster
ein paar Engelchen aufgehédngt. Sie
sollen uns vor Ungliick, vielleicht sogar
vor bosen Geistern bewahren. Wir beru-
higen unser schlechtes Gewissen, indem
wir uns einreden: «Die Engel haben wir
ja nicht selbst gebastelt, die haben wir
gekauft. Und ausserdem heisst es ja in
Ps 91, Gott wiirde seine Engel schicken,
um uns vor dem Bdsen zu bewahren.»

- Hier muss ich ganz klar sagen: Wenn
Engelfiguren in unserer Wohnung, in
unserem Auto oder wo auch immer die
Funktion von Glicksbringern und Talis-
manen tbernehmen, sind sie zu Gotzen
geworden.

2. Ahnlich ist es z. B. auch mit einem
Kreuz oder einer Marienfigur, die wir in
unserem Auto am Riickspiegel hdngen
haben. Wenn wir dem Kreuz oder der
Marienfigur eine libernatiirliche Macht
zuweisen, in dem Sinn, dass sie uns vor
Unfillen bewahren mégen, dann sind
sie flir uns zum Gotzen geworden.

3. Das gleiche gilt beispielsweise
auch fiir Halsketten. Da haben wir eine
Halskette, die wir von unseren Eltern

ZWEITES GEBOT 17



oder unserem Freund geschenkt bekom-
men haben. Wir tragen sie, damit sie
uns in der Schule, auf der Arbeit und in
Beziehungen Gliick und Erfolg bringt.
Aber damit Ubertreten wir die ersten
zwei Gebote Gottes.

Zur zweiten Gruppe von Gotterbil-
dern gehoren die imagindren Gotterbil-
der. Hier werden keine Gotterbilder aus
Holz, Stein oder Kunststoff hergestellt,
sondern wir machen uns in Gedanken
ein Bild von Gott, das aber nicht mit
dem Ubereinstimmt, was die Bibel lehrt.

1. So ein erdachtes Gotterbild
kann z. B. die Werkgerechtigkeit sein.
Wir stellen uns vor, dass Gott von uns
fordert, uns den Himmel verdienen zu
missen. Wir reden uns ein, durch gute
Werke und Taten den Himmel verdienen
zu kénnen. Wir werden von dem selbst
auferlegten Druck angetrieben, durch
gute Leistungen Gott zufriedenstellen
zu k6nnen. Dabei vergessen wir, dass
wir ausschliesslich aus Gnade gerettet
werden (Eph 2,8 f).

2. Ein anderes imaginares Gotter-
bild kann der Libertinismus sein. Wir
stellen uns Gott als gnddigen Gott vor
und meinen damit, dass er uns eh alles
vergeben wirde. Schliesslich hiangt
doch alles von seiner Gnade ab. Dann
kann ich ja tun und lassen, was ich will.
Dabei missachten wir die Aussage, dass
niemand ohne Heiligung Gott sehen
wird (Hebr 12,14).

3. Und ein weiteres fiktives Gottes-

18 ZWEITES GEBOT

bild kann Allverséhnung heissen. Wir
stellen uns Gott als einen liebenden
Gott vor, der letztendlich alle Men-
schen in den Himmel l4sst. Sonst wére
Gott ja kein liebender Gott. Deshalb
reden wir uns ein, dass alle Sekten und
Religionen den gleichen Gott verehren
und somit alle Glaubenswege in den
Himmel fihren. Dabei bedenken wir
nicht, dass Jesus immer wieder von der
Hélle gesprochen hat und ausdricklich
gesagt hat (Joh 14,6): Niemand kommt
zum Vater ausser durch mich!

Was heisst: Wir sollen sie nicht
anbeten und ihnen nicht dienen?

Das hebrdische Wort flir «anbeten»
bedeutet so viel wie sich hoflich vernei-
gen, sich anbetend niederwerfen oder
sich ehrfurchtsvoll tief beugen. Durch
das Sichniederwerfen brachte der An-
beter seine absolute Unterwerfung und
vollige Hingabe zum Ausdruck. Anbeten
war also ein Zeichen der Ehrerbietung.

Aber wir sollen die Gotterbilder
nicht nur nicht anbeten, sondern ihnen
auch nicht dienen. Das hebrdische Wort
fuir «dienen» bezeichnet die kultische
Verehrung. Zur Zeit des Alten Testa-
ments wurden Gottheiten z. B. durch
das Darbringen von Opfern verehrt.

Es gibt eine Begriindung dafir,
dass wir Gétzen und Gétterbilder nicht
anbeten und ihnen nicht dienen sollen.

Die lautet: Gott ist ein eifersiichti-

ger Gott. Was heisst das, Gott ist ein
eiferstichtiger Gott? Zundchst missen
wir Neid und Eifersucht voneinander
unterscheiden. Neid ist die Missgunst,
bei der jemand einem anderen dessen
Besitz oder Erfolg nicht génnt. Es geht
bei Neid also um Besitztiimer, Gaben
oder Erfolg. Eifersucht ist ein Unterbe-
griff von Neid und bezieht sich auf die
Furcht, jemandes Liebe oder Beziehung
mit anderen teilen zu missen. Ein klas-
sisches Beispiel fir Eifersucht ist, wenn
ein Junge, der in ein Mddchen verliebt
ist, sieht, wie dieses Mddchen mit einem
anderen Jungen spricht, und darauf
eiferstichtig wird.

Eifersucht kommt daher, dass wir
meinen, dass uns die andere Person
gehort, dass sie unser Besitz ist. Das
ist aber nicht mal in der Ehe der Fall.
Meine Ehefrau gehort mir nicht, sie ist
nicht mein Eigentum. Wir sind zwar
miteinander verheiratet, aber wir haben
keinen Anspruch, tber den anderen
zu verfligen, wie man lber eine Sache
verfligt, die man besitzt. Deshalb wird
Eifersucht in Gal 5,20 auch wie Zau-
berei oder Gotzendienst als Werk des
Fleisches bezeichnet.

Mit der Eifersucht ist das bei Gott
aber etwas anderes. Wer von uns den
Bund mit Gott eingeht und die Befrei-
ung aus der Sklaverei der Stinde durch
Jesus Christus im Glauben annimmt, der
wird zum Eigentum Gottes (Eph 1,14).

In 1 Petr 2,9 sagt Petrus, dass wir Gldu-
bigen zum Besitztum Gottes geworden
sind. Gott hat uns Glaubige teuer
erkauft mit dem Blut seines Sohnes

(1 Petr 1,18 f.; Tit 2,14: 1 Kor 6,20;
7,23). Jesus Christus hat sein Leben fiir
uns als Losegeld gegeben (1 Tim 2,6),
damit wir durch den Glauben an ihn

(1 Joh 5,1) von der Macht der Stinde
und des Satans befreit werden. Als Kin-
der Gottes sind wir nicht mehr Eigen-
tum Satans, sondern Eigentum Gottes.
Wir gehdren seit unserer Bekehrung
und Wiedergeburt Jesus Christus

(1 Thes 5,4 f.; 1 Joh 4,4).

Weil wir, die wir den Bund mit Jesus
Christus eingegangen sind, Gottes Ei-
gentum sind, hat er auch das Recht, auf
uns eifersiichtig zu sein, wenn wir uns
von ihm abwenden und uns anderen
Gottern oder Dingen in unserem Leben
zuwenden. Wenn irgendetwas in unse-
rem Leben mit Jesus, der auf Platz Nr. 1
stehen sollte, konkurriert, wird Gott
eiferstichtig.

Im Alten Testament wird Gotzen-
dienst nicht einfach mit einem ver-
meintlich harmlosen Flirt beschrieben,
sondern mit Hurerei. Den Bund mit Gott
zu verlassen und sich Gotzen und ande-
ren Dingen wie z. B. Geld, Macht oder
Freunden zuzuwenden, ist in Gottes
Augen Hurerei. Wer von uns wiirde
es schon stillschweigend hinnehmen,
wenn unser Ehepartner in standiger
Hurerei leben wiirde? In Hesekiel 16

ZWEITES GEBOT 19



wird der Gotzendienst Israels und Judas
so eindriicklich und plastisch anhand
von Hurerei beschrieben, dass einem
beim Lesen die Haare zu Berge stehen."
Gott wird aber nicht nur eifersiich-
tig, wenn wir seinen Bund verlassen,
sondern er sucht unsere Missetaten bis
in die vierte Generation heim, an denen,
die ihn hassen.
Hier tut sich eine Spannung auf.
Einerseits gibt es in der Bibel ganz
klare Aussagen, wie z. B. in Hes 18,20,"
dass ein Sohn nicht an der Schuld des
Vaters mittragen und ein Vater nicht an
der Schuld des Sohnes mittragen soll.
Andererseits haben wir Aussagen wie
diese in 2 Mo 20,5, dass Gott die Schuld
der Viter bis zur vierten Generation
heimsucht, an denen, die ihn hassen.”
Ich denke, wir missen hier zwi-
schen der Sinde unterscheiden, mit der
wir allein vor Gott schuldig sind, und
der Folge der Siinde, die auch unsere
Mitmenschen treffen kann. Wenn ein
Mann z. B. dem Alkoholismus verfallen
ist, dann ist er vor Gott fiir diese Sucht
schuldig. Die Folgen des Alkoholismus
wie z. B. Aggressionen und Missbrauch
treffen aber nicht nur ihn, sondern
auch seine Frau, seine Kinder, ja mog-
licherweise sogar seine Gross- und Ur-
grosskinder, wenn er denn welche hat.
Ausserdem ist die Wahrscheinlichkeit,
dass Kinder eines Alkoholikers auch der
Trunksucht verfallen, deutlich h&her.
Mit anderen Worten: Die Famili-

20 ZWEITES GEBOT

enmitglieder und Angehdrige eines
Alkoholikers werden nicht automatisch
an der Slinde teilhaftig, sie haben

aber unter den Folgen der Stinde (dem
Alkoholismus) zu leiden. Die wunder-
bare Nachricht ist nun, dass wir nicht
in dieser Fluch-Linie bleiben miissen.
Jeder, der Jesus Christus seine Stinden
bekennt und ihn als den Herrn in sein
Leben aufnimmt, gehort nicht mehr zu
denen, die Gott hassen. Er gehort zu der
Gruppe Menschen, die Gott lieben und
an denen Gott seine Gnade erweist an
Tausenden von Generationen.

Das wiederum ist aber nicht so zu
verstehen, dass aufgrund dessen, dass
ich dem Bund Gottes treu geblieben
bin, nach mir automatisch Tausende
Menschen in den Himmel kommen.
Vielmehr will Gott damit zum Ausdruck
bringen, dass durch uns, die wir glaubig
sind, Gottes Liebe und Gulte an Tausen-
den Menschen sichtbar wird."

Im Hinblick auf die Bedeutung die-
ses Gebotes flir uns heute ergeben sich
u. a. zwei Anwendungsbereiche:

Erstens ist zu fragen, welches unsere
Gotzen sind, die wir anbeten und denen
wir dienen. Unsere Gotzen, die wir ver-
ehren, konnen Maskottchen, Talismane
oder Glucksbringer sein. Es kénnen
Engelfiguren im Haus sein, denen wir
eine gliickbringende Funktion zuweisen
und sie somit ehren. Es kénnen auch
Gllcksbringer wie z. B. ein Marienbild
in der Handtasche oder ein Kreuz im

Auto sein, denen wir eine beschiitzende
Funktion zuweisen. Damit verstossen
wir eindeutig nicht nur gegen das zwei-
te, sondern auch gegen das erste Gebot.
Ferner kénnen uns auch bose
Geister oder finstere Machte zu Gotzen
werden. Wenn wir beispielsweise durch
ein Medium mit Damonen oder Toten-
geistern Kontakt aufnehmen und ihnen
Geschenke und Opfer darbringen, dann
ist das abscheulicher Gotzendienst.
Aber es kdnnen auch weltliche Din-
ge flir uns zum Gétzen werden, ndmlich
immer dann, wenn Jesus Christus
nicht Platz Nr. 1 in unserem Leben ist.
Flr einen jungen Mann ist sein neuer
Sportwagen zum Gétzen geworden,
den er verehrt. Fiir eine junge Frau
kann das eigene Aussehen zum Gétzen
werden. Alles in ihrem Leben dreht sich
nur noch ums eigene Aussehen. Fir
einen anderen kann die Gesundheit
zum Gotzen werden, sodass jedes Mittel
- auch der Besuch beim Geistheiler
oder Schamanen - recht ist, um wieder
gesund zu werden. Wieder ein anderer
verehrt den Fernseher oder ist an die
Spielsucht, Internetsucht oder Porno-
grafie gebunden, die in seinem Leben zu
hochverehrten Gotzen geworden sind.
Wer mit einen oder mehreren dieser
Gotzen in seinem Leben zu kdmpfen
hat und davon frei werden méchte, ist
bei Jesus an der richtigen Stelle. Jesus
Christus hat flr all unsere Stinden am
Kreuz bezahlt. Mit seinem Blut kann er

uns aus der finsteren Macht der Siinde
- und sei unser Gotzendienst noch so
schlimm - loskaufen. Er tut es gerne,
wenn wir ihn im Glauben von ganzem
Herzen darum bitten. Wenn er uns mit
seinem teuren Blut erkauft hat, dann
sind wir nicht mehr Besitztum Satans,
sondern Eigentum Gottes. Und Jesus
sagt (Joh 10,28): Aus meiner Hand

wird euch niemand rauben! Satan hat
dann kein Anrecht mehr auf uns. Daftr
kénnen wir unseren allmichtigen Herrn
und Heiland Jesus Christus nicht genug
loben und ihm danken!

Zweitens ist danach zu fragen, wie
wir Gott in unserem personlichen Leben
gottwohlgefallig anbeten und ihm
von ganzem Herzen dienen kdnnen.
Das griechische Wort fiir «<anbeten»
hat nichts mit einem Popkonzert oder
einer Showeinlage zu tun. Anbeten
heisst niederknien, sich aus Ehrfurcht
niederwerfen und den dreieinigen Gott
ehren.'

Wahre Anbetung kann nur im Geist
und in der Wahrheit geschehen (Joh
4,24). Den Heiligen Geist erhalten wir
bei unserer Bekehrung und Wiederge-
burt (Apg 19,2; Eph 1,13 f.; Rém 8,9
ff.). Die Wahrheit ist Jesus Christus in
Person (Joh 14,6). Kurzum: Wahre An-
betung kann nur dann erfolgen, wenn
wir durch die Wiedergeburt dazu in die
Lage versetzt sind, Gott anzubeten.

Fiir den Gottesdienst heisst das,
dass Jesus Christus und sein Wort

ZWEITES GEBOT 21



immer im Zentrum zu stehen haben.
Wenn der Prediger sich selbst inszeniert,
der Musiker oder der Chor die Aufmerk-
samkeit auf sich lenken oder sonstige
Elemente im Gottesdienst mit Jesus
Christus konkurrieren, wird Gottesdienst
zum Menschendienst und Menschen-
dienst ist Gotzendienst.

Die Voraussetzung eines wahren
Gottesdienstes ist der Dienst Jesu Chris-
ti an uns. Jesus Christus ist gekommen,
uns zu dienen und sein Leben zu lassen,
damit wir ewiges Leben haben. Damit
hangt auch zusammen, dass er uns
Gaben gibt, die wir in der Gemeinde zu
seiner Ehre und zur Erbauung der Glau-
bigen einsetzen kénnen (1 Petr 4,10 f;

1 Kor 14,26).

Zusammenfassung

Das zweite Gebot verbietet nicht nur
das Herstellen von Gotzenbildern, seien
es materielle oder imaginare Gétzenbil-
der, sondern es fordert uns gleichzeitig
auf, den einzig wahren Gott, Schopfer
und Erléser anzubeten und ihm allein
zu dienen.

Amen!

22 ZWEITES GEBOT

o oW

Vgl. hierzu u. a. auch 2 Mo 22,17-19; 23,23-26; 3 Mo
19,26-31; 20,1-8; 26,1; 5 Mo 4,15-20.25-28; 16,21-17,7;
18,9-14; 29,15 f. 24 f.; Jos 24,14, Ri 10,6; 2 Kbn 17,16.
Es gibt auch zwei Bibelstellen, die von 400 Jahren
sprechen (1 Mo 15,13; Apg 7,6). Diese sind jedoch als
abgerundete Zahlen zu verstehen.

Vgl.z. B.Ri 2,13; 2 Kbn 17,16 etc.

Vgl.z. B. 5 Mo 16,21; 1 K6n 16,33; 1 Kon 11,5 etc.

Vgl. z. B. 3 Mo 18,21; 20,2f; 1 Kén 11,7 etc.

Vgl. dazu 2 Mo 3,6; 24,9-11; 33,20; Ri 6,22; 13,22; Jes
6,5; Joh 1,18; 6,46; 1 Tim 1,17; 6,16; 1 Joh 4,12.

Vgl. hierzu z. B. auch 1 Mo 32,29.31; Ri 2,1 ff.; 6,22 f.;
13,18-22.

Jesus sagt aber in Joh 12,45 (vgl. auch Joh 14,9): «Wer
mich sieht, sieht den, der mich gesandt hat.»

Vgl. hier Gottes Aufforderung, die eherne Schlange
aufzustellen (4 Mo 21,8). Auch die Stiftshiitte wurde
nach dem himmlischen Vorbild errichtet (2 Mo 25,40).
Vgl. z. B. Hes 16,25 f.; 23,20. Auch durch Hosea, der ja
eine Hure heiraten musste (Ho 1,2 f), zeigt Gott seinem
Volk, was Gotzendienst in seinen Augen ist.

Ahnliches steht auch in 5 Mo 24,16 und Jer 31,30.

Vgl. hierzu auch 2 Mo 34,7; 4 Mo 14,18; Jes 13,11;

Jer 14,10; 23,2; 51,52; Hos 9,9; 12,3; Am 3,2.

Im Hebréischen steht in Vers 5 tibrigens nichts von Ge-
nerationen. Es ist deshalb wohl eher an viele Menschen
in unserem Umfeld zu denken.

Die drei Weisen aus dem Morgenland fielen auf ihre
Knie und beteten Jesus an (Mt 2,11). Als der Satan
Jesus in der Wiiste versuchte, sagte er (Mt 4,9): «All

die Konigreiche dieser Welt will ich dir geben, wenn

du niederfallen und mich anbeten wirst.» Das sagt ein
Geschépf (Satan, Hes 28,11-19) zum Schépfer (Jesus
Christus, Hebr 1,2). Jesus antwortet dem Satan darauf
mit einem Zitat aus 5 Mo 6,13: «Du sollst den Herrn,
deinen Gott, anbeten und ihm allein dienen.» Nun lesen
wir an verschiedenen Stellen im Neuen Testament, dass
nicht nur Gott angebetet wird, sondern auch Jesus
Christus. In Phil 2,10 steht z. B., dass sich noch einmal
jedes Knie vor Jesus Christus beugen und bekennen
wird, dass Jesus Christus Herr ist. Mit anderen Worten:
Jesus Christus ist Gott.

DU SOLLST DEN NAMEN DES HERRN, DEINES GOTTES, NICHT
MISSBRAUCHEN!

2. Mose 20,7
2. November 2014

Du sollst den Namen des HERRN, deines
Gottes, nicht zu Nichtigem ausspre-
chen, denn der HERR wird den nicht
ungestraft lassen, der seinen Namen zu
Nichtigem ausspricht.’

Stellen wir uns vor, es ist Samstag-
vormittag, und wir verrichten unseren
Einkauf. Wahrend wir grade ein paar
Tomaten aussuchen, horen wir, wie
jemand hinter uns klar und deutlich
unseren Namen ruft. Unsere natirliche
Reaktion ist die, dass wir uns umdrehen
und fragen: «Ja, bitte?» Wenn nun die
Person, die unseren Namen gerufen hat,
darauf antwortet: «Ach nichtsl, dann
flihlen wir uns verédppelt. Im dritten Ge-
bot verbietet Gott, seinen Eigennamen
zu missbrauchen. Was das im Einzelnen
heisst, wollen wir uns anhand von vier
Fragen vergegenwartigen:

1. Wie lautet der Eigenname
Gottes?

Wortlich heisst es in unserem Vers:

Du sollst den Namen Jahwes, deines
Gottes, nicht missbrauchen [...]. Jahwe
ist der Eigenname Gottes. In 2 Mo 3
offenbart sich Gott zum ersten Mal
mit seinem Eigennamen. Das ist etwas
Besonderes.

Wenn beispielsweise ein Student
seinen Dozenten nur als Herrn Profes-
sor kennt, dieser Professor dann aber
auf den Studenten zukommt und sagt:
«lch bin Michaell», dann ist das etwas
Ausserordentliches. Der Professor will
damit seine Verbundenheit und seine
Nahe zum Studenten ausdrlcken.

Ahnlich kénnen wir uns das auch
zwischen Gott und Mose, zwischen Gott
und dem Volk Israel, vorstellen. Gott
offenbart sich Mose und dem Volk Israel
mit seinem Eigennamen. Damit will
Gott seine Verbundenheit mit Israel be-
kunden. Ich bin euer Gott und ihr seid
mein Volk, mein Eigentum (2 Mo 19,6).
Damit die Israeliten wissen, mit wem sie
es zu tun haben, gibt sich Gott ihnen zu
erkennen. Er stellt sich ihnen vor. Jahwe
ist sein Name.

DRITTES GEBOT 23



Jahwe bedeutet so viel wie: «Ich bin
der ich bin» oder «Ich werde sein, der
ich sein werde». Mit anderen Worten:
Jahwe ist der Sich-Gleich-Bleibende.
Jahwe verdndert sich nie. Bei ihm ist
kein Wechsel des Lichts noch der Fins-
ternis (Jak 1,17). In Offenbarung 1
sagt Jesus von sich selbst (Off 1,8): Ich
bin der da ist und der da war und der
da kommt. Im Hebrderbrief, Kapitel
13, heisst es in dhnlicher Weise: Jesus
Christus ist derselbe, gestern, heute und
in alle Ewigkeit (Hebr 13,8).

Kurzum: Was im Alten Testament
uber Jahwe ausgesagt wird, wird im
Neuen Testament tiber Jesus ausge-
sagt. Das ist kein Zufall, sondern muss
im Zusammenhang mit der gottlichen
Dreieinigkeit gesehen werden.

Gott stellt sich Mose und dem Volk
Israel aber nicht nur mit seinem Eigen-
namen vor. Er macht gleichzeitig einen
doppelten Bezug.

Der erste Bezug liegt darin, dass
Gott sagt: Jahwe ist mein Name und
ich bin der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs (2 Mo 3,15). Das ist deshalb so
wichtig, weil sich Gott selbst Abra-
ham, Isaak und Jakob nicht mit seinem
Eigennamen vorgestellt hat (2 Mo 6,3).
Mose ist der erste Mensch, der den
Eigennamen Gottes erfahrt. Deshalb
ist dieser Bezug zu Abraham, Isaak und
Jakob so wichtig. Gleichzeitig macht
Gott damit deutlich, dass er nicht ver-
gessen hat, was er Abraham, Isaak und

24 DRITTES GEBOT

Jakob rund fiinfhundert Jahre vorher
verheissen hat.

Der zweite Bezug liegt darin, dass
Jahwe gleichzeitig auch der Schépfer
aller Dinge ist (1 Mo 24,3; 2 Mo 20,11).
Fiir die meisten von uns steht das aus-
ser Frage. Aber in der damaligen Welt,
in der man viele Gotter kannte, war dies
ein Paukenschlag. 1. Der Schopfergott
und 2. der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs und 3. der Gott, der das Volk
Israel aus der dgyptischen Sklaverei
befreit hat, ist ein und derselbe Gott.
Jahwe ist sein Name.

Indem, dass Gott seinen Namen of-
fenbart, offenbart er auch sein Wesen.
Immer wieder betont die Bibel, dass
Gott ein heiliger Gott ist. Deshalb spre-
chen die Juden den Eigennamen Gottes,
also Jahwe, gar nicht aus. Er ist fiir sie
absolut heilig. Um den Missbrauch des
Eigennamens Gottes zu verhindern,
haben sie sogar Uberall im Alten Testa-
ment, wo der Name «Jahwe» steht, die
Vokale verandert. Im hebréischen Text
stehen die Konsonanten des Wortes
Jahwe, aber die Vokale vom Wort Ado-
naj. Wenn man den Eigennamen Gottes
jetzt im Hebrdischen lesen will, so liest
man Jehova. Damit wollten die Juden
vorbeugen, dass man den Eigennamen
Gottes nicht missbraucht.

Von diesem jldischen Respekt Gott
gegeniber kdnnen wir noch sehr viel
lernen. Denn Gottes Heiligkeit unter-
scheidet ihn massgeblich von uns Men-

schen. Wir Menschen sind Stinder im
Gegensatz zu Gott, der heilig, michtig
und erhaben ist. In seiner Gegenwart
kann kein Mensch bestehen, so heilig ist
er (2 Mo 33,18-20).

1. Mose musste sich die Sandalen
ausziehen, als er sich dem brennenden
Dornbusch niherte, denn der Boden,
auf dem er stand, war aufgrund Gottes
Anwesenheit heilig (2 Mo 3,5). - 2.
Beim Bundesschluss durfte sich nie-
mand dem Berg Sinai ndhern, weil Gott
in seiner Heiligkeit anwesend war (2
Mo 20,18). Wer sich dennoch néherte,
musste sterben (2 Mo 19,12; 20,19). -
3. Als Mose nach 40 Tagen vom Berg
Sinai herabstieg, wo er mit Gott geredet
hatte, strahlte sein Gesicht. Niemand
konnte Mose ansehen. Deshalb musste
er eine Decke auf sein Gesicht legen (2
Mo 34,29 ff).

Wir Menschen kénnen in Gottes
Gegenwart aufgrund seiner Heiligkeit
nicht existieren. Ich finde es deshalb
erschreckend, wie respektlos heutigen-
tags vor allem die jlingere Generation
mit Gott umgeht. Jesus ist der Kumpel
von nebenan, mit dem man «chillen»
kann, und Gott wird schamlos zu einem
Wunschautomaten degradiert, der mir
gefélligst meine Trdume und Wiinsche
zu erflillen hat. Dieses «Gottesbild» oder
dieses «Gottesverstandnis» beeinflusst
dann leider auch vielerorts den Got-
tesdienst. Von Gottesdienst kann man
eigentlich gar nicht mehr reden.

Shows, Wellnessveranstaltung,
Spektakel - das wird in vielen Ge-
meinden unter «Gottesdienst» ver-
standen. Aber mit Heiligkeit, Respekt
und Ehrfurcht vor Gott hat das Ganze
gar nichts mehr zu tun. - Manchmal
wiinschte ich mir, dass Gott in seiner
Allmacht und Heiligkeit wieder einmal
so richtig donnern wiirde, wie damals
beim Berg Sinai, damit wir wachgerit-
telt werden.

Und jetzt kommt ein zweiter Pau-
kenschlag. Dieser absolut heilige und
allmichtige Gott, |dsst sich herab, geht
mit den Menschen auf Augenhéhe und
teilt ihnen seinen Namen mit. Er moch-
te mit uns eine persénliche Beziehung
eingehen. Kdnnen wir uns vorstellen,
was das bedeutet?

2. Ist Jahwe bereits dein Gott?

In unserem Text heisst es: Du sollt den
Namen Jahwe, deines Gottes, nicht
missbrauchen. Ist Jahwe bereits dein
Gott? Hast du bereits eine personliche
Beziehung zu Gott?

Gott ist nicht irgendwie ein abge-
hobenes Wesen, das mit unserem Leben
hier auf Erden nichts zu tun hat oder zu
tun haben mochte. Ganz im Gegenteil.
Gott interessiert sich fir dich. Du und
ich, wir liegen ihm am Herzen. lhm ist
es nicht gleichgliltig, wie es dir geht
und was du so erlebst. Er méchte an

DRITTES GEBOT 25



deinem Leben teilhaben, dieser heilige
Gott.

Das Grosste ist, dass er dich vom
Grundiibel deines Lebens befreien
mochte. Das ist die Slinde. Sie belastet
nicht nur unsere Beziehung zu unseren
Mitmenschen, sondern sie hat auch die
Beziehung zu Gott zerstdrt. Vor Gott
sind wir alle wegen unserer Siinden
schuldig (Rém 3,23). Als Warnung
hat Gott uns in der Bibel sogar das
Strafmass flir unsere Schuldhaftigkeit
mitgeteilt. Es lautet (Off 20,10.14 f.):
«Ewige Verdammnis in der Hélle» Ewig
heisst zeitlich unbegrenzt und Hélle
heisst gemass Off 20,10 Feuer- und
Schwefelsee.

Niemand von uns, der hier heu-
te anwesend ist, wird am Tage des
Gerichts sagen konnen: «lch habe nicht
gewusst, dass die Verdammnis in der
Hélle ewig isth Aber wir sind diesem
Urteil, diesem Strafmass, nicht ein-
fach hilflos ausgeliefert. Es gibt einen
Ausweg, es gibt eine Mdglichkeit, der
héllischen Strafe zu entfliehen. Das ist
die Umkehr von unserem stindhaften
Lebenswandel und damit die Hinwen-
dung zu Jesus Christus mit der Bitte um
Vergebung aller Stinden (Apg 26,18;

1 Joh 1,9).

Jeder, der glaubend Jesus Christus
von ganzem Herzen darum bittet, Herr
in seinem Leben zu werden, wird durch
den Heiligen Geist innerlich von Neuem
geboren (Tit 3,5).

26 DRITTES GEBOT

Diese Entscheidung, diese demiitige
Bitte, ist die Voraussetzung, dass Gott
uns durch Jesus Christus zu seinem
Kind macht. Dabei ist es wichtig, dass
wir diese Entscheidung in Form eines
Gebets klar und deutlich zum Ausdruck
bringen.

Wenn ich ein Auto kaufen méch-
te, dann fragt mich der Handler auch
irgendwann: «Wollen Sie das Auto kau-
fen, ja oder nein?» Dazwischen gibt es
nichts! - So ist es auch mit dem ewigen
Leben. Entweder haben wir Jesus Chris-
tus als Herrn und Retter in unser Leben
aufgenommen, oder wir haben ihn und
das ewige Leben nicht. Im Hinblick auf
die Ewigkeit gibt es nur Himmel oder
Hélle.

Das Ganze mit Himmel und Holle
wire absolut nicht schlimm, wenn man
jederzeit den Aufenthaltsort wechseln
konnte. «Oh, mir gefallt's nicht in der
Holle» - zack - und bin ich im Himmel.
Das ist nicht mdglich. Die Entscheidung,
ob wir in den Himmel kommen oder
in die Holle gehen, wird hier auf Erden
getroffen. Die Entscheidungsfrist 1duft
mit unserem Tod hier auf Erden ab.
Danach ist ein Wechsel von Holle zu
Himmel und - gllicklicherweise - von
Himmel zu Holle nicht mehr mdglich!
Das wird am Beispiel vom reichen Mann
und dem armen Lazarus deutlich.?

Die Entscheidung, Jesus um Verge-
bung meiner Stinden zu bitten und ihn
in mein Leben aufzunehmen, hinaus-

zuschieben, ist weitaus riskanter und
folgenschwerer als im Schneesturm, mit
Sommerreifen, ohne Autoversicherung
und mit deutlich Gberhdhter Geschwin-
digkeit in den Bergen herumzurasen.

Es gibt Menschen, die sagen: Was
ist das fiir ein Gott, der uns erstens eine
Entscheidungsfrist setzt und zweitens,
wenn wir in die Holle kommen, uns
dann ewig dort drinnen l4sst?

Darauf antwortet die Bibel: Erstens
haben wir Menschen aufgrund unserer
Stinden die ewige Verdammnis verdient
(Rém 6,23). Zweitens hat Gott aus Liebe
in Jesus Christus einen Ausweg fir alle
Menschen geschaffen (Joh 3,16; Rém
5,8). Und drittens ist es Gnade, dass
Gott unsere Entscheidungsfrist bis zu
unserem Lebensende ausgedehnt hat
(R6m 2,4). - Es ist die Liebe, die Gute
und die Gnade Gottes, die uns zur Um-
kehr ruft! Triff heute noch die wichtigs-
te Entscheidung deines Lebens. Morgen
kann es zu spat sein (Hebr 3,15).

3. Wie wird Gottes Name
missbraucht?

Wortlich heisst es in unserem Text: Du
sollst den Namen Jahwe, deines Gottes,
nicht zu Nichtigem oder nicht zu Fal-
schem oder nicht zu Liigenhaftem aus-
sprechen, denn Jahwe wird den nicht
ungestraft lassen, der seinen Namen
zu Nichtigem ausspricht. Ich mochte

hier zwischen einer konkreten und einer
allgemeinen Auslegung unterscheiden.

Zuerst zur konkreten Auslegung.
Wenn wir Gottes Eigennamen nicht zu
Nichtigem oder Liigenhaftem ausspre-
chen sollen, dann ist hier in erster Linie
an den Schwur im Namen Jahwes zu
denken.

Zur Zeit des Alten Testaments
war es so, dass man zwei Arten von
Versprechen kannte. Die eine Art des
Versprechens war die, dass man etwas
versprach und sich daran hielt oder
eben nicht. Diese erste Art des Verspre-
chens wurde nicht so ernst genommen.
Wenn man aber etwas mit Nachdruck
versprechen wollte, dann legte man
einen Schwur bzw. einen Eid ab. In die-
sem Schwur wurde dann in der Regel
Gott als Garant fuir das Versprechen he-
rangezogen. Damit sollte die 100%ige
Garantie zum Ausdruck gebracht wer-
den, dass man sein Versprechen halten
wiirde. Biirge dieses Versprechens war
Gott.

Im Alten Testament finden wir viele
solcher Eide. 1. Der Knecht Abrahams
musste vor ihm im Namen Jahwes
schworen, dass er Isaak nicht eine
kanaanitische Frau aussuchen wiirde (1
Mo 24,3). 2. Esau verkaufte sein Erst-
geburtsrecht fiir ein Linsengericht mit
einem Schwur (1 Mo 25,33). 3. David
schwor Saul, dass er seine Nachkom-
men nicht ausrotten wiirde (1 Sam
24,22 f), usw.

DRITTES GEBOT 27



Mit dem dritten Gebot wird im Rah-
men des Alten Testaments das Schwd-
ren in Gottes Namen nicht grund-
sdtzlich verboten. Denn in 5 Mo 6,13
lesen wir: Jahwe, deinen Gott, sollst
du fiirchten und ihm dienen, und bei
seinem Namen sollst du schwéren. Mit
dem dritten Gebot wird also lediglich
das falsche oder ligenhafte Schwéren
im Namen Jahwes verboten.

Nach 3 Mo 5,4 kann das heissen,
dass man unbedacht einen Schwur im
Namen Jahwes ausspricht und spater
merkt: «Ach, Mensch, das kann ich doch
nicht halten.»

Aber es kann auch heissen, dass ich
bewusst liige und diese Liige mit einem
Schwur im Namen Jahwes verstarke. In
3 Mo 5,22 f. wird als Beispiel angefihrt,
dass jemand eine verlorene Sache ge-
funden hat, aber mit einem Schwur im
Namen Jahwes behauptet, dass sie ihm
gehort. Durch diese Lige, die mit einem
Schwur bekraftigt wird, wird der Name
Gottes entweiht (3 Mo 19,12).

Menschen konnen untereinander
schworen. Sie kénnen Gott etwas
schworen, z. B. ein Gellibde, das sie Gott
versprechen und mit einem Schwur
bestitigen (4 Mo 30,3). Gott aber
kann Menschen etwas schworen. So
z. B. schwort er Abraham, dass er viele
Nachkommen haben, dass er das Land
Kanaan erben wird und dass in ihm alle
Volker gesegnet werden sollen (1 Mo
22,16-18).

28 DRITTES GEBOT

Aber aus neutestamentlicher Pers-
pektive sollen wir Christen tiberhaupt
nicht schworen (Mt 5,34; Jak 5,12).
Jesus sagt in der Bergpredigt: /hr habt
gehért, dass zu den Alten gesagt ist:
Du solist nicht falsch schwéren [..]. Ich
aber sage euch: Schwért (iberhaupt
nicht [..]. Der Grund daftir, dass wir
Menschen nicht schwdren sollen, liegt
darin, dass der Schwur nach Hebr 6,16
ein absolutes Versprechen ist, dass das
mit 100%iger Sicherheit eintritt, was
wir versprechen.

Weil wir Menschen aber nicht
allméchtig sind und somit letztendlich
fur alle Versprechen keine 100%ige
Garantie geben kénnen, missen wir
bei jemandem schwdren, der diese
Garantie geben kann. Das ist einzig und
allein Gott. Damit fungiert Gott aber in
unserem Schwur als Garant. Indem wir
schworen, machen wir uns Gott zum
Garanten fiir das, was wir versprechen.
Das Problem daran ist, dass Gott nicht
immer unsere Spielchen mitspielt und
nicht automatisch fiir unsere Verspre-
chen birgt.

Wenn dagegen Gott schwort, dann
schwort er bei sich selbst. Denn er kann
bei nichts Hoherem schworen als bei
sich selbst (Hebr 6,13). Weil er allmich-
tig ist, vermag er auch, seinen Schwur
mit 100%iger Garantie zu erfillen. Das
erkldrt, warum wir Menschen nicht
schworen dirfen, Gott aber schon.

Fir Christen gibt es nur ein JA, das

JA bedeutet, und ein NEIN, das NEIN
bedeutet.

Nun zur allgemeinen Auslegung.
Gott will mit dem dritten Gebot
grundsatzlich deutlich machen, dass wir
seinen Eigennamen nicht mit irgendet-
was in Verbindung bringen, das seinem
heiligen Wesen widerspricht.

1. Das kann z. B. beim Aussprechen
eines Fluches der Fall sein. Ein Fluch ist
ein machtgeladenes Wort, bei dem der-
jenige, der den Fluch ausspricht, Gott
quasi damit beauftragt, seinem Feind
etwas Bdses anzutun. Das widerspricht
aber dem heiligen Willen Gottes, der
sagt (Lk 6,27 f.): Liebt eure Feinde und
betet fir die, die euch beleidigen!

2. Gottes Name wird auch dann
missbraucht, wenn wir ihn als Tar-
nung fir unsere eigene Gottlosigkeit
verwenden. Dazu ein Beispiel: In den
vergangenen Tagen konnte man (iberall
in den Nachrichten von Tim Cook,
dem Chef des Apple-Konzerns, lesen:
«Meine Homosexualitdt ist ein Geschenk
Gottesh Also, wenn Homosexualitdt mit
Gottes Namen in Verbindung gebracht
wird, dann ist das eine Abscheulichkeit,
die kaum zu Uberbieten ist.

3. Eine dritte Variante, den Namen
Gottes zu missbrauchen, ist die, dass
wir Gottes Namen in Gedankenlosigkeit
verwenden. Beispielsweise erzahlt der
Nachbar uns, was ihm gestern passiert
ist, und wir antworten: «Ach Gottl
Oder beim Abwaschen féllt ein Glas zu

Boden und wir rufen: «Oh Je[sus]!» Oder
wir klemmen uns die Finger mit vollen
Hinden bei der Haustire ein, und schon
tont es wie aus der Posaune: «Heiland-
sack!»

4. Ferner wird Gottes Name auch
in einer Unmenge von Witzen miss-
braucht. Vielleicht erzdhlen wir selber
keine solchen Witze, in denen Gott als
Spassfigur auftritt, aber wenn jemand
einen solchen Witz erzéhlt, dann lachen
wir aus vollem Herzen mit. Damit ma-
chen auch wir uns schuldig am dritten
Gebot.

5. Und schliesslich missbrauchen wir
Gottes Namen auch dann, wenn wir ihn
und seinen Namen ldstern. Gottesldste-
rung ist die verdchtliche Beschimpfung
und Verfluchung des Gottesnamens
(3 Mo 24,11). Gotteslasterung kann auf
verschiedene Weise geschehen. So
z. B. lastern wir Gott, wenn wir sozial-
schwache Leute unterdrticken (Spr
14,31), wenn wir Gott ungehorsam sind
(Hes 20,27), wenn wir uns selber etwas
anmassen, was nur Gott zusteht (vgl.

z. B. die Irrlehrer, die behaupten, sie
seien der Christus (Mt 24,23 f.) usw.

Grundsétzlich kann man sagen,
wenn Kinder Gottes in Stinde leben,
fiihrt das dazu, dass Gottes Name und
sein Wort verlastert werden (vgl. Rém
2,24). Dabei hat Gott im dritten Gebot
ausdriicklich darauf hingewiesen, dass
er jeden, der seinen Namen miss-
braucht, nicht ungestraft lassen wird.

DRITTES GEBOT 29



Unsere Aufgabe als Christen ist es
nun zu priifen, in welchen Bereichen
unseres Lebens wir den Namen Gottes
missbrauchen und zu Nichtigem aus-
sprechen. Da gilt es, vor Gott Busse zu
tun.

4. Wie verwenden wir Gottes
Namen richtig?

Auch hier gibt es unterschiedliche
Moglichkeiten, Gottes Namen zu ehren
und zu verherrlichen. Voraussetzung ist
nattirlich, dass wir zuerst im Glauben
an Jesus Christus von unseren Siinden
gereinigt (1 Joh 5,1) und somit vor Gott
als Heilige und Gerechte erkannt wer-
den. Nicht, weil wir das etwa verdient
hatten, sondern weil Gott so gnadig
und barmherzig ist.

1.So z. B. konnen wir Christen
Gottes Namen durch Gesang und Lieder
ehren (RGm 5,16). Voraussetzung ist
natdrlich, dass die Liedtexte der Bibel
entsprechen und wir diese von ganzem
Herzen mitsingen (Eph 5,19; Kol 3,16).

2. Ferner kénnen wir Gottes Namen
im Gebet verherrlichen. Dass er uns
seinen Namen mitgeteilt hat, ermdg-
licht das Gebet. Wir kénnen ihn direkt
anreden. Als Christen diirfen wir ihn
sogar respektvoll unseren Vater nennen
(R6m 8,15; Gal 4,6), weil wir im Glau-
ben an Jesus Christus zu seinen Kindern
geworden sind (1 Joh 5,1).

30 DRITTES GEBOT

3. Zudem wird Gottes Namen ver-
herrlicht, wenn wir die gute Nachricht
verkiindigen (2 Thes 3,1), dass Jesus
Christus fur alle Menschen gestorben
ist, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
ewig verloren geht, sondern ewiges
Leben hat (Joh 3,16). Jesus sagt: Wir
Gldubige sind das Licht der Welt. Und
unser Licht soll vor den Nichtglaubigen
leuchten, damit sie unsere guten Werke
sehen und Gott verherrlichen (Mt 5,16).

4. Und schliesslich soll unser ganzes
Leben Gottes Namen verherrlichen. Das
kann heissen, dass wir unsere Gaben
in der Gemeinde einsetzen, damit Gott
verherrlicht wird (1 Petr 4,10 f.), oder es
kann heissen, dass wir bewusst ein Le-
ben im Gehorsam Gottes Wort gegen-
tiber leben (2 Thes 1,11 f.; 1 Kor 6,20).
Die Vergebung unserer Stinden in Jesus
Christus und das Leben in der Heiligung
sind die Voraussetzungen, dass wir im
Vaterunser beten dirfen: Dein Name
werde geheiligt!

Zusammenfassung

1. Der allmédchtige und heilige Gott,
in dessen Gegenwart wir Menschen
aufgrund unserer Stindhaftigkeit nicht
existieren konnen, ldsst sich herab und
teilt uns seinen Namen mit. Jahwe - ich
bin der ich bin - ist sein Name.

2. Er méchte mit uns eine per-
sénliche Beziehung eingehen. Dieser

Beziehung steht jedoch die Stinde im
Wege. Stindenvergebung erhilt jeder,
der Jesus seine Siinden bekennt und ihn
als Herrn in sein Leben aufnimmt.

3. Das dritte Gebot verbietet, den
Eigennamen Gottes zu Nichtigem oder
zu Ligenhaftem auszusprechen. Gottes
Namen missbrauchen wir dann, wenn
wir z. B. gedankenlos seinen Namen
nennen, Gottes Namen verwenden, um
unsere Gottlosigkeit zu tarnen, oder
den heiligen Namen Gottes durch unser
Fehlverhalten l3stern.

4. Stattdessen sollen wir Gottes
Namen mit Liedern, mit Gebeten, ja
mit unserem ganzen Leben ehren und
verherrlichen. Gott helfe uns darin!

Amen!

1 Vgl. auch 3 Mo 18,21; 21,6; 24,11-16; 5 Mo 5,11; Jer 4,2;
7,9; Hes 36,20-23; Zech 5,4; Mal 3,5; Mt 5,33-34; 1 Tim
1,10; Jak 5,12; Zech 8,17; Jes 66,1; Ps 11,4; 103,19.

2 Lk 16,19 ff.; vgl. vor allem V. 26.

DRITTES GEBOT = 31



DER RUHETAG - EIN GESCHENK GOTTES!

2. Mose 20,8-11
23. November 2014

8 Denke an den Sabbattag, um ihn
heilig zu halten.

9 Sechs Tage sollst du arbeiten und
all deine Arbeit tun,

10 aber der siebte Tag ist Sabbat fiir
den HERRN, deinen Gott. Du sollst [an
ihm] keinerlei Arbeit tun, du und dein
Sohn und deine Tochter, dein Knecht
und deine Magd und dein Vieh und der
Fremde bei dir, der innerhalb deiner Tore
[wohnt].

11 Denn in sechs Tagen hat der
HERR den Himmel und die Erde
gemacht, das Meer und alles, was in
ihnen ist, und er ruhte am siebten Tag;
darum segnete der HERR den Sabbat-
tag und heiligte ihn.

In der heutigen Predigt geht es um
den Sabbat. Das Sabbatgebot ist wohl
das umstrittenste der Zehn Gebote. Die
Meinungen unter Christen gehen weit
auseinander. Die einen sind der Auffas-
sung, man misse auch heute noch den
Sabbat halten. Andere dagegen sagen,
der Sonntag wiirde den Sabbat erset-
zen. Und wieder andere meinen, dass
weder der Sabbat noch der Sonntag zu
halten seien.

32 VIERTES GEBOT

Unsere Aufgabe besteht aber nicht
darin, nach den Ansichten von Men-
schen zu fragen, obwohl die nicht
kategorisch falsch sein missen, sondern
danach zu forschen, was Gott uns in
seinem Wort sagen mochte. Konkret
heisst das, dass wir uns zunéchst aus-
fuihrlich mit dem biblischen Sabbatver-
stdndnis auseinandersetzen, bevor wir
dann vom Wort Gottes her die Frage
beantworten, was das Sabbatgebot fiir
uns heute bedeutet.

Mit dem Sabbatgebot schliessen
wir die Einheit der vier Gebote, die sich
auf die Beziehung zwischen Gott und
Mensch beziehen. In der Predigt zum
ersten Gebot habe ich darauf hingewie-
sen, dass wir eine persénliche Bezie-
hung zu Gott nicht durch das Halten
der Gebote aufbauen kdnnen. Wir
konnen Gott mit unseren guten Werken
oder mit unserem Kontostand nicht
beeindrucken. Das hat einen simpel
zu nennenden, aber folgenschweren
Grund: die Stinde.

Aber was ist Stinde? Slinde ist
Zielverfehlung. Slinde ist Selbstbestim-
mung. Stinde ist Abwendung von Gott.

Siinde ist Ungehorsam Gott gegentiber.
Stinde ist, wenn der Mensch sich das
anmasst, was nur Gott, dem allméch-
tigen Schopfer, zusteht. Als Geschopfe
sind wir auf den Schépfer angewie-

sen und erhalten von ihm her unsere
Bestimmung. Unsere Grundbestimmung
ist, dass wir in einer personlichen Bezie-
hung zu Gott leben.

Gemadss der Bibel ist aufgrund des
Siindenfalls diese personliche Bezie-
hung zwischen Gott und uns zerstort,
und zwar in dem Masse, als wir von uns
aus nicht wieder in eine intakte persén-
liche Beziehung zu Gott gelangen (Joh
14,6 b)." Das Ausmass dessen, dass wir
von Natur aus unter dem Machtbereich
der Stinde leben, wird darin sichtbar,
dass wir alle sterben miissen (Rém 6,23)
und in die ewige Verdammnis kommen
(Rém 5,18).

Aber weil Gott uns gegen jede
anzunehmende Erwartung so sehr liebt
(Joh 3,16; Rom 5,8), hat er einen Aus-
weg fiir uns geschaffen. Dieser Ausweg
hat ihn das Wertvollste gekostet, was
er hatte. Er sandte ndmlich seinen Sohn
Jesus Christus auf diese Welt, der die
Strafe flir unsere Siinden auf sich nahm
und dafiir am Kreuz starb (Kol 2,14).
Jesus blieb aber nicht tot, sondern er
auferstand am dritten Tag (Mt 28,6)
und sitzt nun zur Rechten Gottes (Mk
16,19).

Jesus Christus ist also die Schliis-
selfigur, wenn es um die Wiederherstel-

lung unserer personlichen Beziehung zu
Gott geht, weil ER fiir unsere Strafe mit
seinem Leben bezahlt hat und weil ER
den Tod iberwunden hat.

Nun kdnnte man meinen, wenn
Gott einen so grossen Aufwand
betreibt, dass er seinen eigenen Sohn
opfert, um uns von der ewigen Ver-
dammnis in der Holle zu retten, dann
missen die Kosten, um Slindenverge-
bung und ewiges Leben zu empfangen,
riesig sein. Ja, die Kosten sind wirklich
riesig. Niemand kann sich Stindenver-
gebung oder das ewige Leben kauflich
erwerben. Selbst durch einen ausseror-
dentlich vorbildlichen Lebensstil kdnnen
wir Jesus nicht derart beeindrucken,
dass er uns Stindenvergebung und das
ewige Leben schenken wiirde.

Aber weil Jesus um unser Unver-
mogen weiss und weil er uns unsagbar
liebt, will er uns Stindenvergebung und
ewiges Leben schenken. Wir haben
richtig gehort: Er will es uns schenken!

Voraussetzung ist, dass wir ihm
in aller Demut unsere Siinden und
unser Unvermdgen bekennen und ihn
gleichzeitig um Suindenvergebung und
ewiges Leben bitten. Er seinerseits hat
versprochen, dass er uns darauf alle
Stinden vergeben (1 Joh 1,9) und in uns
Wohnung nehmen wird (Joh 1,12; Off
3,20). Die Bibel spricht in diesem Zu-
sammenhang auch von der innerlichen
Erneuerung, der Wiedergeburt (2 Kor
5,17; Tit 3,5).

VIERTES GEBOT 33



Wie wir sehen, liegt die Entschei-
dung in unseren Handen. Aber es gibt
gemass der Bibel auch eine Entschei-
dungsfrist. Sie lauft mit unserem Tod
hier auf Erden ab, sofern Jesus nicht
zuvor wiedergekommen ist. Wenn wir
diese Entscheidung hinausschieben,
spielen wir mit dem Risiko, die Ent-
scheidungsmdglichkeit zu verpassen.
Das heisst dann - ich sag's aufgrund
der Tragik noch einmal - eine ewige
Existenz im Feuer- und Schwefelsee, wo
man Tag und Nacht, von Ewigkeit zu
Ewigkeit, gepeinigt wird (Off 20,10).

Weil Gott aus Liebe uns gerade
davor bewahren mochte, bietet er uns
kostenlos Vergebung unserer Siinden
und somit die Rettung vor der ewigen
Verdammnis an. Eine andere Mdglich-
keit, als die durch Jesus Christus, gibt es
nicht (Apg 4,12; Joh 14,6).

Der Sabbat im Alten Testament

Aus dieser wiederhergestellten Gottes-
beziehung in Christus soll nun ein
Leben im Gehorsam Gottes Wort
gegeniber erwachsen. In der Bibel
gibt Gott uns dazu verbindliche Richt-
linien, zu denen auch die Zehn Gebote
gehoren.?

Das Sabbatgebot ist nicht wie die
ersten drei ein Verbot, sondern ein
Gebot. An sechs Tagen soll gearbeitet
werden. Arbeiten heisst nicht zwingend,

34 VIERTES GEBOT

dass es bezahlte Arbeit sein muss. Auch
der Hausputz oder die Gartenarbeit
gehoren dazu. Am siebten Tag der
Woche aber ist Sabbat fiir den Herrn.
Das hebrdische Wort fiir Sabbat kommt
von einer Wortwurzel her, die auf-
héren, ruhen oder stoppen bedeutet.

D. h. am siebten Tag soll nicht gearbei-
tet werden. Es soll geruht werden.

Vom Sabbat betroffen sind gemass
Vers 10 der Jude, sein Sohn, seine Toch-
ter, sein Knecht, seine Magd, sein Vieh
und der Fremde, der sich in der Stadt
des Juden aufhélt. Dabei fallen fiinf
Dinge auf:

1. Sowohl der Jude als auch sein
Sklave sind vom Sabbat betroffen. Am
Sabbat, dem heiligen Tag des Herrn (Jes
58,13), gibt es keinen hierarchischen
Unterschied zwischen Chef und Ange-
stelltem. In Christus sind sowohl der
Sklave als auch sein Herr gleich (Eph
6,5-9; Kol 3,22-4,1). Auf diese Gleich-
stellung, die wir Menschen vor und in
Christus haben, geht auch Jakobus im
zweiten Kapitel seines Briefes ein (Jak
2,1-9). Dort betont er, dass im Gottes-
dienst in der Synagoge keine Zweiklas-
sengesellschaft herrschen soll, in dem
Sinne, dass wir den Reichen neben uns
sitzen lassen und den Armen abweisen.

2. Sowohl Mdnner als auch Frauen
sollen den Ruhetag halten. Das ist fiir
uns heute keine grosse Besonderheit,
aber in den Nachbarkulturen Israels
wurden Frauen oft von ihren Mannern

wie Eigentumsobjekte behandelt.
Auch Paulus weist darauf hin, dass
Mann und Frau zwar andersartig,
aber vor Gott gleichwertig sind (1 Tim
2,12-15).

3. Sowohl Menschen als auch Tiere
sollen den Ruhetag halten. Das hier
im Hebréischen verwendete Wort fiir
«Vieh» umfasst die gewdhnlichen Haus-
und Nutztiere. Dazu gehoren z. B. Scha-
fe, Ziegen, Rinder und Esel (2 Mo 22,9).4
In 5. Mose 5, wo wir die zweite Fassung
der Zehn Gebote finden, werden explizit
das Rind und der Esel genannt, die
ebenfalls am siebten Tag ruhen sollen.
Das Rind offensichtlich deshalb, weil
es beim Pflligen und Dreschen beteiligt
war (5 Mo 22,10; 25,4; Hi 1,14). Ebenso
galt auch der Esel als Zug- und Lasttier
(1 Mo 22,3: 42,26; 5 Mo 22,10).

4. Auch der fremde, der sich am
Sabbat in einer jldischen Stadt aufhilt,
soll ruhen. Bei Fremden handelte es sich
oft um Hindler, die aber nicht zwin-
gend an Gott glaubten. Auch diesen
Personen gilt der Ruhetag.

5. Es werden insgesamt sieben Kate-
gorien von Lebewesen erwdhnt, die den
Sabbat halten sollen. Das ist deshalb
nennenswert, weil die Zahl sieben in
der Bibel oft eine besondere Bedeutung
hat. Sie ist die Zahl der Vollkommenheit.
Die sieben genannten Kategorien von
Lebewesen stehen stellvertretend fir
alle Menschen und Tiere. Der Sabbat gilt
Reichen und Armen, Sklaven und Freien,

Mannern und Frauen, aber auch den
Tieren.

In Vers 11 gibt Gott dann die
Begriindung fuir den Ruhetag. Denn in
sechs Tagen hat der HERR den Himmel
und die Erde gemacht, das Meer und
alles, was in ihnen ist, und er ruhte am
siebten Tag; darum segnete der HERR
den Sabbattag und heiligte ihn.

Weil es in diesem Vers um die
Begriindung des Sabbattages geht, gilt
ihm besondere Aufmerksamkeit. Der
Grund dafir, dass Menschen und Tiere
am siebten Tag ruhen sollen, liegt darin,
dass Gott bei der Schépfung ebenfalls
am siebten Tag ruhte. Der Schwerpunkt
der Begriindung liegt dabei nicht auf
dem Sabbat, sondern auf dem 6 - 1-
Prinzip (6 Tage Arbeit, 1 Tag Ruhe). Im
Schopfungsbericht von 1 Mo 2 wird der
Sabbat selbst nicht erwdhnt, daflir aber
das 6 - 1-Prinzip.

Das Sabbatgebot ist - wie alle ande-
ren Gebote auch - im Wesen Gottes
begriindet. Gott ruhte am siebten Tag
nicht deshalb, weil er etwa miide war,
sondern weil es seinem Wesen ent-
spricht. Deshalb hat er den siebten Tag
gesegnet und geheiligt. Wenn etwas
aus biblischer Sicht heilig ist, dann
kann es auch entweiht werden, namlich
dann, wenn man sich nicht der Heilig-
keit entsprechend verhélt. Der Heiligkeit
des Sabbats entspricht, dass man an
ihm ruht. Am Sabbat zu arbeiten wére
also Entheiligung.

VIERTES GEBOT 35



Damit ist klar, dass der siebte Tag
von den anderen sechs zu unterschei-
den ist. Was am vierten Gebot neu ist,
ist nicht das 6 - 1-Prinzip, das besteht
seit der Schopfung, sondern dass der
siebte Tag einen Namen bekommt,
namlich «Sabbaty, «(Ruhetag.

Lasst uns nun einen Blick auf die
Anwendung des Sabbatgebotes im
Alten Testament werfen.

1. Der Begriff Sabbat selbst kommt
zum ersten Mal in 2 Mo 16 vor. Dort
befindet sich das Volk Israel auf der
Wiistenwanderung, und zwar noch
vor dem Bundesschluss am Berg Sinai.
Es kannte also das Sabbatgebot noch
nicht. Weil es wiahrend der Wanderung
nichts zu essen hatte, gab ihm Gott
Fleisch in Form von Wachteln und
Brotin Form des Mannas (2 Mo 16,31).
Gott gab jeden Tag so viel Manna, wie
das Volk Israel fiir den jeweiligen Tag
brauchte. Als einige Israeliten Manna
fur den ndchsten Tag aufbewahren
wollten, wurde es schlecht (2 Mo
16,20). Am sechsten Tag liess Gott
dem Volk aber die doppelte Portion
an Manna zukommen. Das wurde bis
zum nichsten Tag nicht schlecht (2 Mo
16,24). Als einige ungliubige Israeliten
am siebten Tag aufs Feld gingen, um
Manna aufzulesen, fanden sie keins (2
Mo 16,27-30). Auf diese Weise prigte
Gott bereits vor dem Bundesschluss den
siebten Tag als Ruhetag.

2.1n 4 Mo 15 lesen wir die Ge-

36 VIERTES GEBOT

schichte von einem Mann, der am
Sabbat Holz auflas. Als man diesen
Mann auf frischer Tat ertappte, brachte
man ihn zu Mose, weil man nicht genau
wusste, was man mit ihm machen
sollte. Darauf befragte Mose Gott, und
der antwortete ihm (4 Mo 15,35): «Der
Mann soll unbedingt gettet werden.»
Also fiihrte man den Mann aus dem La-
ger und steinigte ihn (4 Mo 15,32-36).
Er hatte am Sabbat eine Arbeit verrich-
tet, die nicht wirklich notwendig war,
bzw. die er bereits wdhrend der Woche
hatte erledigen konnen.®

3. Als das Volk Israel nach der
babylonischen Gefangenschaft wieder
zurlickgekehrt war, flihrte Nehemia den
Sabbat im 5. Jh. v. Chr. wieder neu ein
(Neh 10,32; 13,15-22). Daran wollte
sich zundchst kaum jemand halten. An
einem Sabbat sah Nehemia, wie einige
die Kelter traten. Andere luden Getrei-
de, Wein, Feigen und Trauben auf ihre
Esel und brachten alles nach Jerusa-
lem, um sie zu verkaufen. Darauf liess
Nehemia anordnen, dass die Stadttore
am Sabbat geschlossen bleiben sollten.
Zwei Sabbate nacheinander warteten
die Handler mit ihrer Ware vor dem Tor
der Stadt. Dann ging Nehemia zu ihnen
und sagte: «Wenn ihr das noch einmal
tut, werde ich Hand an euch legen.» Von
dieser Zeit an kamen die Handler nicht
mehr am Sabbat.®

Der Sabbat im Neuen Testament

Aber wie sieht es nun mit dem Sabbat
im Neuen Testament aus? Werfen wir
zunéchst einen Blick darauf, wie Jesus
mit dem Sabbat umging. Dazu miissen
wir wissen, dass die Juden zur Zeit des
Neuen Testaments um das Sabbatgebot
herum sage und schreibe 1500 weitere
Satzungen und Gebote eingeflihrt hat-
ten, um den Sabbat ganz sicher nicht zu
tbertreten. In diesen zusétzlichen 1500
Satzungen wurde bis ins Detail hinein
definiert, was am Sabbat erlaubt war
und was nicht.

So war festgelegt, wie viele Schritte
man am Sabbat machen durfte. Das be-
deutete, dass man seine Schritte zihlen
musste. Auch wurde z. B. festgelegt,
wie viel Honig man am Sabbat tragen
durfte. Einem Kranken aber durfte man
am Sabbat nicht helfen, es sei denn, er
befand sich in Lebensgefahr. Beschnei-
dung und Geburtshilfe wiederum waren
am Sabbat erlaubt, usw.

Bei einer Gelegenheit (Mt 12,1 ff.)
kamen Jesus und seine Jinger an einem
Sabbat bei einem Getreidefeld vorbei.
Die Jiinger pfliickten Ahren und assen
davon. Darauf kamen die Pharisder zu
Jesus und petzten: Siehe, deine Jiinger
tun, was am Sabbat nicht erlaubt ist.
Aus jidischer Sicht, nicht aus alttesta-
mentlicher Sicht, hatten die Jinger vier
von den 1500 Geboten lbertreten.

Erstens, als sie den Weizen vom

Halm pfllickten, machten sie sich des
Erntens am Sabbat schuldig. Zweitens,
als sie den Weizen zerrieben, um das
Getreide von der Spreu zu trennen,
waren sie des Dreschens am Sabbat
schuldig. Drittens, als sie in ihre Hand
pusteten, um die Spreu zu entfernen,
waren sie des Worfelns am Sabbat
schuldig geworden. Und viertens, als
sie den Weizen schluckten, waren sie
aus jldischer Sicht des Einlagerns von
Weizen am Sabbat schuldig.

Darauf antwortete Jesus den Phari-
sdern mit vier Gegenargumenten: Ers-
tens nennt er David als Beispiel, der auf
der Flucht in das Haus Gottes ging und
die Schaubrote als Notration mitnahm.
Diese Schaubrote durften sonst nur die
Priester essen. Zweitens verwies Jesus
auf die Priester, die am Sabbat den
Tempeldienst verrichteten und doch
nicht schuldig wurden. Drittens zitierte
er Hos 6,6, wo es heisst: Ich will Barm-
herzigkeit und nicht Schlachtopfer. Und
viertens sagte er: Der Menschensohn ist
ein Herr (ber den Sabbat.

Mit dieser vierfachen Antwort
wandte sich Jesus ganz klar gegen das
jlidische, aber nicht gegen das alttes-
tamentliche Sabbatprinzip. Werke der
Notwendigkeit und der Barmherzigkeit
sind am Sabbat erlaubt.

Als Jesus bei einer anderen Gelegen-
heit am Sabbat zu einer Synagoge kam,
sah er einen Mann mit einer verkriip-
pelten Hand und fragte (Lk 6,6 ff):

VIERTES GEBOT 37



Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes oder
Béses zu tun, Leben zu retten oder zu
verderben? Aus judischer Sicht war es
verboten, jemanden am Sabbat zu hei-
len. Jesus jedoch heilte diesen Mann.

Gehen wir nun noch einen Schritt
weiter und blicken auf die Bedeutung
des Sabbattages ab der Zeit nach Jesu
Auferstehung. Wir sehen, dass der
Sabbat hier an Bedeutung verlor. Das
lag zundichst daran, dass Jesus nicht an
einem Sabbat, sondern an einem Sonn-
tag auferstanden war (Joh 20,1.19.26).
Ferner ereignete sich Pfingsten, die
Geburtsstunde der Gemeinde, ebenfalls
an einem Sonntag. Dies waren offenbar
bedeutende Griinde daftir, dass der ers-
te Tag der Woche, der Sonntag, zum Tag
der Versammlung der Christen wurde.

So lesen wir z. B. in Apg 20,7 ff.
davon, dass sich die Christen aus Troas
am ersten Tag der Woche versammel-
ten, um das Abendmahl miteinander zu
feiern und Paulus bei der Predigt zuzu-
héren. Den Christen in der Gemeinde
von Korinth empfahl Paulus, jeweils am
ersten Tag der Woche, also am Sonntag,
etwas Geld flr die Mangel leidende
Gemeinde in Jerusalem zu sammeln
(1 Kor 16,1-3).

Méglicherweise ist mit dem in Off
1,10 erwdhnten «Tag des Herrn» auch
der Sonntag gemeint, an dem Johan-
nes die Offenbarung von Gott erhielt.
Schliesslich wurde der Sonntag unter
den Christen in den ersten Jahrhun-

38 VIERTES GEBOT

derten durchwegs «Tag des Herrn»
genannt. Erst im 4. Jh. n. Chr., unter
Kaiser Konstantin ( 337 n. Chr.), als das
Christentum zur Staatsreligion erho-
ben wurde, wurde der «Tag des Herrn»
zum Staatsfeiertag ernannt und erhielt
seinen heutigen Namen «Sonntagp.
Zunéachst ruhte am Sonntag lediglich
die Arbeit der Behorden. Im Laufe der
Zeit wurden dann auch die privaten
Arbeiten eingeschrankt. Der Sonntag
hat den Sabbat gewissermassen ersetzt.
Das ist in Europa und allen christlich
beeinflussten Landern bis heute so der
Fall.

Der Ruhetag als Geschenk Gottes
an uns Menschen

Damit haben wir einen groben Uber-
blick liber die Geschichte und Entwick-
lung des Ruhetages erhalten. Aber die
entscheidende Frage ist noch nicht be-
antwortet: Muss ein Christ den Ruhetag
halten, ja oder nein? Und wenn er den
halten muss, muss er ihn am Samstag
oder am Sonntag halten?

Dem Alten Testament kdnnen wir
entnehmen, dass dem Sabbat das 6 - 1-
Prinzip zu Grunde liegt. Dieses Prinzip
setzte Gott mit der Schopfung ein. Es
entspricht seinem Wesen. Dieses Prinzip
umfasst sowohl Menschen als auch
Tiere. Aufgrund dieser Ordnung, die
Gott in die Schopfung hineinlegte, bin

ich Uberzeugt, dass dieses Prinzip nach
wie vor seine Bedeutung hat.

Im Laufe der Kirchengeschichte gab
es einige Versuche, die Sieben-Tage-
Woche abzuschaffen. So flihrte man z.
B.im Zuge der Franzdsischen Revolution
fur rund 13 Jahre eine Zehn-Tage-Wo-
che ein, die sich aber nicht durchsetzen
konnte. Ahnlich war es auch mit dem
Sowjetischen Revolutionskalender in der
ersten Halfte des 20. Jh. Hier versuchte
man die Sieben-Tage-Woche durch
eine Flinf-Tage-Woche zu ersetzen. Die
damit verbundenen sozialen und wirt-
schaftlichen Verdnderungen erreichten
ebenfalls nicht die gewiinschten Ziele.
Beide Versuche waren klar antichristlich
motiviert, vermochten aber nicht das 6
- 1-Prinzip zu verdréngen.

Wenn es nun um die Frage geht, ob
wir den Sabbat oder den Sonntag hal-
ten sollen, mussen wir uns auf die neu-
testamentlichen Lehraussagen und auf
die Praxis der ersten Christen stiitzen.
Dabei kommen nur die neutestament-
lichen Schriften in Betracht, welche die
Zeit nach Jesu Auferstehung umfassen.
Denn die Frage, ob der Sabbat oder der
Sonntag gehalten werden soll, kommt
erst mit Jesu Auferstehung auf.

1. Zunéchst zu den neutestament-
lichen Lehraussagen. In Rom 14,5
schreibt Paulus: Der eine hdlt einen
Tag vor dem anderen, der andere aber
hdlt jeden Tag [gleich]. Jeder aber sei in
seinem eigenen Sinn véllig Gberzeugt.

In Kol 2,16 schldgt Paulus in die
gleiche Kerbe, wenn er schreibt: So
richte euch nun niemand wegen Speise
oder Trank oder betreffs eines Festes
oder Neumondes oder Sabbats [...].

In diesen beiden Stellen geht es
Paulus - dhnlich wie auch in Galater 4
- darum, dass seine Horer nicht wieder
in die Gesetzlichkeit hineinrutschen.
Denn Christus ist ja die Erfiillung bzw.
das Endziel des Gesetzes (Mt 5,17; Rom
10,4). Deshalb missen wir festhalten:
Wir haben im Neuen Testament seit der
Auferstehung Jesu keinen ausdriick-
lichen Befehl, den Sabbat zu halten.
Stattdessen relativiert Paulus das
Halten der alttestamentlichen Feiertage
und warnt vor der Gesetzlichkeit.

2. Was die Praxis der ersten Christen
im Hinblick auf den Sabbat betrifft, so
stellen wir fest, dass im Neuen Testa-
ment nirgends erwdhnt wird, dass sie
weiterhin den Sabbat gehalten haben.
Die Belegstellen aus der Apostelge-
schichte, wo Paulus am Sabbat die
Synagogen aufsucht, sind Teil seiner
Missionsstrategie. Denn dort erzihlte er
den Juden anhand des Alten Testa-
ments von Jesus, dem Messias (Apg
13,14.27.42.44:17,2; 18,4).

Stattdessen sehen wir im Neuen
Testament erste Ansétze, dass der
Sonntag zum Versammlungstag der
Christen wurde. Am Sonntag feierten
die Christen aus Troas Abendmahl und
horten der Botschaft des Paulus zu. Die

VIERTES GEBOT 39



Christen aus Korinth sammelten am
Sonntag die Kollekte. D. h. aber nicht,
dass sich Christen nur am Sonntag zum
Gottesdienst versammeln dirfen. Jesus
selbst hat gesagt: Da wo zwei oder drei
versammelt sind in meinem Namen, da
bin ich mitten unter ihnen (Mt 18,20).

Aber heisst das auch, dass wir den
Sonntag als Ruhetag halten sollen?
Jacob Thiessen bejaht diese Frage. Der
Sonntag ist aufgrund der Schdpfungs-
ordnung als Ruhetag zu halten. D. h.
aber nicht, dass wir in die Gesetzlichkeit
der Pharisder hineinrutschen durfen.
Vielmehr gilt fiir uns Jesu Motto: «Der
Ruhetag ist um des Menschen willen
geschaffen und nicht umgekehrt» (Mk
2,27). Werke der Notwendigkeit und der
Barmherzigkeit sind deshalb erlaubt.

Fiir uns heute heisst das, dass wir
den Sonntag, den Ruhetag, in zweierlei
Hinsicht missbrauchen kénnen:

1. Wir missbrauchen den Sonntag
dann, wenn wir ihn — wie die Pharisaer
- bis ins Detail hinein mit zusdtzlichen
Gesetzen regeln wollen. Dann sind wir
der Gesetzlichkeit verfallen, mit der
sich Jesus bei den Pharisdern kritisch
auseinandersetzte und vor der Paulus
eindrlcklich warnte.

2. Andererseits missbrauchen wir
den Sonntag, wenn wir ihn stdndig als
Reservetag fiir nicht erledigte Arbeiten
benutzen. Das kann daran liegen, dass
wir in der Woche faul waren oder dass
wir der Arbeitswut verfallen sind. Wer

40 VIERTES GEBOT

ein Workaholic ist und dabei die von
Gott vorgesehenen Ruhezeiten nicht
einhélt, muss sich nicht wundern, wenn
er bald in einem Burnout landet.

Stattdessen dirfen wir den Ruhetag
als ein Geschenk Gottes ansehen, das
wir wir in dreifacher Hinsicht nutzen
durfen:

Zundchst einmal dirfen wir den
Sonntag dazu nutzen, um in den
Gottesdienst zu gehen und dort Gottes
Wort zu héren. Der Gottesdienst ersetzt
nicht die personliche Stille Zeit, sondern
er erganzt sie. Auf diese Weise nutzen
wir den Ruhetag bewusst dafiir, um
ausfiihrlicher als sonst Zeit mit Gott zu
verbringen.

Fernerist der Ruhetag eine
besondere Gelegenheit, Zeit in zwi-
schenmenschliche Beziehungen zu
investieren. Neben Freunden und
Verwandten sollten vor allem die Fa-
milie und beddirftige Menschen unsere
Aufmerksamkeit bekommen. Jesus hat
sich grade am Sabbat immer wieder um
die geistlichen und leiblichen Bedrf-
nisse seiner Mitmenschen gekiimmert
(vgl. Pflegeberufe). Wo kdnnen wir am
Sonntag eine kranke Person besuchen
oder eine einsame Person zum Essen
einladen?

3. Und schliesslich diirfen wir den
Sonntag auch bewusst dazu nutzen, um
kérperlich und geistig von der Arbeits-
woche auszuruhen. Fiir den einen heisst
das, dass er einen ldngeren Mittag-

schlaf hilt, fir den anderen, dass er
eine Radtour macht. Gerade in unserer
heutigen Zeit ist es wichtig, dass wir
uns und unserem Kérper Ruhepausen
und Erholungsphasen génnen.

Ich habe es wahrend der Studienzeit
immer als eine Entlastung empfunden,
zu wissen, dass ich am Sonntag keine
Aufgaben fiirs Studium zu erledigen
brauche, obwohl es immer wieder
genug zu tun gegeben hitte. Wer dage-
gen aber am Sonntag arbeiten muss,

z. B. in einem Pflegeberuf, der darf
getrost wissen, dass alles Notwendige
erlaubt ist.

Wenn wir den Sonntag auf diese
Weise als Ruhetag heiligen, kann er zu
einem Vorgeschmack auf den Himmel
werden, wo wir gemdass Hebréer 4 einst
in die Ruhe Gottes eingehen werden
(2 Thes 1,7 ff.; Hebr 4,1-11 im Gegen-
satz zu Off 14,11).

Amen!

Vgl. 1 Kén 8,46; Pred 7,20; Rém 3,23; 5,12.18 f.; Eph 2,3.
Durch das Halten der Gebote ehren wir Gott, wachsen
in der Beziehung zu ihm und bringen zum Ausdruck,
dass ER der Schopfer aller Dinge und in Christus unser
Erloser ist.

Gott sieht nicht auf das Aussere, sondern Gott sieht das
Herz an (1 Sam 16,7). Im Glauben an Christus wurden
wir alle zu einem koniglichen Priestertum erwéhlt

(1 Petr 2,5.9 vgl. 2 Mo 19,9).

Dieser Begriff umfasst keine Végel, keine Kriechtiere,
keine Tiere des Feldes und auch keine Wassertiere (vgl. 3
Mo 11,46; 4 Mo 31,30).

Der entweihte Sabbat ist immer wieder ein Punkt, den
die Propheten kritisieren. So z. B. tadelt der Prophet
Jesaja das Volk dafir, dass es den Sabbat entweiht

hat (Jes 56,1 ff. vgl. Jes 58,13 f.). Der Prophet Jeremia
kritisiert, dass die Israeliten am Sabbat Lasten tragen
(Jer 17,21 ff). Der Prophet Hesekiel wirft dem Volk Israel
vor, dass es die Sabbate entweiht und gleichzeitig ande-
ren Gottern dient (Hes 20,24). Der Untergang und die
Verschleppung Israels, also des Sidreiches, im Jahr 586
v. Chr. wurde unter anderem damit begriindet, dass das
Volk Israel die Sabbate nicht gehalten hat. Bereits Mose
hatte das Volk davor gewarnt und sagte (paraphrasiert
3 Mo 26,34 f. 43): «Wenn ihr die Sabbate nicht halten
werdet, werdet ihr eure Existenzberechtigung im Lande
Kanaan verlieren.» Siebzig Jahre lang befand sich das
Sudreich in der babylonischen Gefangenschaft. Und
Jeremia sagt ausdrticklich, dass diese siebzig Jahre dazu
dienten, damit das Land Kanaan seine Sabbate ersetzt
bekam (2 Chr 36,21).

Zusammenfassung: Das Sabbatgebot wird im Alten
Testament dem Volk Israel beim Bundesschluss am Sinai
aufgetragen. Es betrifft Mdnner und Frauen, Sklaven
und Freie, Einheimische und Fremde und Menschen

und Tiere. Begriindet wird das Sabbatgebot mit dem

6 - 1 Prinzip der Schopfung, 6 Tage Arbeit, 1 Tag Ruhe.
Der Sabbat ist fiir Israel ein Bundeszeichen (Ex 31,13;
Hes 20,12.20). Wer den Sabbat hilt, bringt damit zum
Ausdruck, dass er Jahwe als seinen Gott anerkennt. Wer
den Sabbat entweiht, verachtet nicht einfach nur einen
religiosen Feiertag, sondern Gott selbst. Deshalb stand
auf der Entweihung des Sabbats auch die Todesstrafe

(2 Mo 31,14 f; 35,3). Der Sabbat im Alten Testament
unterscheidet sich von den anderen Wochentagen aber
nicht nur darin, dass an ihm geruht wird, sondern auch
darin, dass andere Opfervorschriften gelten (3 Mo 23,3;
4 Mo 289 f: 2 Kbn 4,23; Ps 92).

In Philippi gab es offenbar keine Synagoge, sodass sich
die dortigen jldischen Frauen bei einer Gebetsstatte am
Fluss trafen. Dort fanden sich auch Paulus und Lukas
ein und verkiindigten das Evangelium (Apg 16,13-15).

VIERTES GEBOT 41



EHRE VATER UND MUTTER!

2. Mose 20,12
4. Januar 2015

Ehre deinen Vater und deine Mutter,
damit deine Tage lange wdhren in dem
Land, das der HERR, dein Gott, dir gibt.

Das fiinfte Gebot «Ehre Vater und
Mutter» ist das erste Gebot der zweiten
Gesetzestafel. Diese enthalt diejenigen
Gebote, welche die zwischenmensch-
lichen Beziehungen umfassen. Erst
wenn die Beziehung zwischen Gott
und Mensch in Jesus Christus wieder
hergestellt ist, kann an den zwischen-
menschlichen Beziehungen gearbeitet
werden.

Das flinfte Gebot umfasst im Spezi-
ellen das Verhidltnis zwischen Eltern und
Kindern. Im Allgemeinen umfasst es das
Verhéltnis der Generationen unterein-
ander und somit die Frage von Autoritdt
und Gehorsam.

Wir leben in einer Zeit, in der Be-
griffe wie «Autoritdt» und «Gehorsamn»
vor allem unter jungen Menschen ne-
gativ belegt sind. Das hdngt geschicht-
lich vor allem mit dem 20. Jahrhundert
zusammen. Dieses ist von autoritdren
Regimen geprégt. Diktatoren wie Hitler

42 FUNFTES GEBOT

oder Stalin erliessen Befehle, und das
Volk hatte blind zu gehorchen. Dieses
Verhéltnis von Autoritdt und Gehorsam,
das man mit dem Wort «Kadavergehor-
sam» umschreiben kann, pragte nicht
nur die Politik, sondern auch die Ge-
sellschaft und Familien. Kinder hatten
ohne Wenn und Aber ihren Eltern zu
gehorchen, sonst drohten rigorose und
brutale Strafmassnahmen.

In den 60er-Jahren erfolgte dann
die einflussreiche Kulturrevolution.

Ein Aspekt derselben war die dusserst
kritische Haltung gegeniber allem, was
sich Autoritdt nannte. Die negativen
Erfahrungen mit dem Kadavergehor-
sam wahrend des Nationalsozialismus
liessen das Pendel ins andere Extrem
schlagen. «Antiautoritdre Erziehung»
lautete nun die Parole der Frankfurter
Schule.

Gegen politische Autoritdten wurde
protestiert. Gegen Lehrer wurde rebel-
liert. Den eigenen Eltern widersprach
man lauthals. Diese antiautoritére
Protestwelle machte auch nicht vor

Gott und seinem Wort halt. Der bibli-
sche Glaube, der sich im Gehorsam dem
Worte Gottes gegendiber dussert, wurde
als Wurzel allen Ubels deklariert.

Massstab flir Gut und Bose ist
seither keine ibergeordnete Autoritat
mehr, wie z. B. die Bibel, sondern die
eigene Vernunft. Jeder bestimmt selbst,
was fiir ihn gut oder bdse ist. Gut und
Bose gibt es eigentlich gar nicht mehr,
sondern nur «anders». Die Feministin
denkt halt anders, der Esoteriker glaubt
etwas anderes, und der Homosexuelle
lebt anders. Toleriert wird alles, was
nicht mit einem Absolutheitsanspruch
daherkommt.

Kein Wunder, dass die biblische
Botschaft, dass Jesus allein der Weg, die
Wahrheit und das Leben ist (Joh 14,6),
als fundamentalistisch und intole-
rant abgestempelt wird. Die kulturelle
Revolution der 60er-Jahre war ein
antichristlicher Feldzug, der nebst dem
Evangelium das biblische Ehe- und Fa-
milienbild als Hauptangriffsflache sah.

Die Folgen dieser Kulturrevolution
dirfen wir jetzt geniessen - besser
gesagt - unter denen leiden wir jetzt.
Aus biblischer Sicht wird dieser Werte-
wandel, der sich im Zuge der Postmo-
derne vollzogen hat, als Werteverfall
bezeichnet (vgl. 2 Tim 3,1 ff.). So eine
Gesellschaft ist aus biblischer Sicht
gerichtsreif.!

Kein Wunder, dass das flinfte Gebot
in der heutigen Zeit so unbeliebt ist,

weil es doch das biblische Ehe- und
Familienverstandnis und ein gesundes
- weil biblisches - Autoritdtsverhiltnis
voraussetzt.

Wenn es nun im ersten Teil von Vers
12 heisst: Ehre deinen Vater und deine
Mutter, dann ist dieses Gebot nicht
losgeldst von Vers 2 zu verstehen. Dort
macht Jahwe seinem Volk deutlich: «lch
bin der Herr, dein Gott, der dich aus der
Sklaverei Agyptens befreit hat. Deshalb
wirst du - so kann man die Verbform
ndmlich auch Ubersetzen - keine ande-
ren Gotter neben mir haben. Deshalb
wirst du dir kein Gotterbild machen.
Deshalb wirst du deine Eltern ehren
USW.»

Das ist bis heute so geblieben.
Zuerst muss die Beziehung zu Gott
in Jesus Christus wieder hergestellt
werden. Erst dann riicken die zwischen-
menschlichen Beziehungen in den
Mittelpunkt. In Ps 107 lesen wir in den
Versen 10 und 11, dass jeder, der sich
dem Worte Gottes, der Bibel, widersetzt,
in Finsternis und Dunkelheit gefesselt
ist. Die Slinde ist eine Macht, die uns
Menschen fesselt (Ps 107,14) und letzt-
endlich die ewige Verdammnis zur Folge
hat (R6m 5,18 f.).

Gemiss Ps 107,15 ist es einzig
und allein die Gnade Gottes, die uns
von diesen Fesseln der Stinde zu l6sen
vermag. Jesus Christus ist der Einzige,
der uns unsere Siinden vergeben kann,
weil er als Sohn Gottes auf diese Erde

FUNFTES GEBOT 43



gekommen ist. Er hat sein Leben am
Kreuz dahingegeben, um fiir unsere
Stinden zu stihnen. Jeder, der gemdss Ps
107,13 den Herrn um Hilfe bittet, wird
von den Fesseln der Stinde befreit (vgl.

1 Joh 1,9).

Jesus Christus kann auch dich von
deinen Fesseln der Stinde befreien und
dich vor der ewigen Verdammnis retten.
Voraussetzung ist, dass du dich zu ihm
wendest, ihm deine Stinden eingestehst
und um Vergebung bittest. Das ist die
wichtigste Entscheidung deines Lebens.
Sie entscheidet dariiber, ob du die
Ewigkeit im Himmel oder in der Holle
verbringst.

Was heisst «Ehre Vater und Mutter»?

Wenn wir nun das Angebot der Verge-
bung in Jesus Christus angenommen
haben, will Gott uns helfen, nach seinen
Geboten und Ordnungen zu leben (Joh
15,1 ff.). Das setzt natiirlich voraus, dass
wir wissen, welches die Gebote Gottes
sind und wie wir sie zu verstehen
haben.

Auch wenn sich das flinfte Ge-
bot primdr an die Kinder richtet, so
sind indirekt auch die Eltern in ihrer
ganzheitlichen Erziehungsaufgabe
angesprochen. Denn ohne Eltern gibt
es keine Kinder. Deshalb wollen wir bei
der Auslegung auch bei den Eltern und
ihrer Erziehungsaufgabe beginnen.

44  FUNFTES GEBOT

Als Eltern muss uns bewusst sein,
dass Kinder eine Gabe Gottes sind, die
er uns anvertraut hat (Ps 127,3). Als
solche haben wir von Gott eine gewisse
Autoritit verliehen bekommen.? Weil
diese Autoritat in Gott begriindet ist,
hat sie sich nach seinen Massstaben, die
wir in der Bibel finden, zu richten. Diese
Autoritdt beinhaltet, dass sich die Eltern
in ganzheitlicher Weise um das Wohl
der Kinder zu kiimmern haben, bis diese
volljahrig und hoffentlich auch selbst-
stidndig sind. Das umfasst drei Bereiche:

1. In geistlicher Hinsicht heisst das,
dass wir unseren Kindern den bibli-
schen Glauben vorleben und ihnen die
biblischen Geschichten und vor allem
von der Liebe Jesu erzdhlen. In 5 Mo
6 werden die Israeliten von Gott dazu
aufgefordert, ihren Kindern das Wort
Gottes einzuscharfen. In Vers 7 heisst
es: [Du] solist [Gottes Ordnungen]
deinen Kindern einschdrfen und davon
reden, wenn du in deinem Hause sitzt
oder unterwegs bist, wenn du dich
niederlegst oder aufstehst.

Flr uns Eltern heisst das, dass wir
unseren Kleinkindern regelmassig aus
der Kinderbibel vorlesen. Vor allem wir
Vater als die Hauspriester haben daftr
zu sorgen, dass unsere Kinder die bibli-
schen Geschichten kennenlernen. D. h.
nicht unbedingt, dass wir es sind, die je-
den Abend aus der Kinderbibel vorlesen,
aber wir missen dafiir sorgen, dass aus
der Kinderbibel vorgelesen wird.

Die Vermittlung von biblischen Ge-
schichten und Werten kann auch durch
Hérspiele ergdnzt werden. Wenn man

z. B. als Familie mit dem Auto unter-
wegs ist, kann man sich so ein christli-
ches Horspiel anhdren. Wenn die Kinder
dann dlter werden und in die Schule
kommen, haben wir daflr zu sorgen,
dass sie eine eigene Bibel erhalten. Ein
Bibelleseplan, der sachgemasse und
altersangepasste Erklarungen gibt, kann
hier eine gute Hilfe sein.

Wichtig ist auch, dass wir fir unsere
Kinder beten und sie das Beten lehren.
Die Sonntagsschule kann die Aufgabe
der geistlichen Erziehung nicht erset-
zen, sondern nur erginzen.

2. Die geistliche Erziehung unserer
Kinder hdngt eng mit der charakter-
lichen Pragung zusammen. Unsere
Kinder sollen zu reifen Personlichkeiten
heranwachsen, die es gelernt haben,
sich selbst zu beherrschen und mit
Schwiéchen und Starken, mit Rick-
schldgen und Erfolgen umzugehen.

Damit unsere Kinder zu reifen
Persdnlichkeiten heranwachsen, haben
wir ihnen zu zeigen, dass Gott nicht nur
alle Menschen in ihrer Unterschiedlich-
keit geschaffen hat (Ps 139,14), sondern
auch alle Menschen gleichermassen
liebt Joh 3,16; 1 Tim 2,4). Dabei schaut
Gott nicht auf das Aussere, sondern auf
das Herz (1 Sam 16,7). Unsere Ebenbild-
lichkeit ist jedoch durch die Stinde ent-
stellt und kann nur in Christus wieder

hergestellt werden (2 Kor 5,17). Daher
auch diese enge Verbindung zwischen
geistlicher und charakterlicher Erzie-
hung.

Die charakterliche Pragung unserer
Kinder geschieht durch unser Vorbild,
durch Belehrung, durch Ermutigung,
durch Zurechtweisung, aber auch durch
Bestrafung.® Unsere Kinder miissen
von uns Eltern beides erfahren - be-
dingungslose Liebe und Annahme, aber
auch Konsequenz (Eph 4,15). Beides
gehort zusammen.

Ein grosses Problem in der heutigen
Zeit ist, dass Fernseher und Computer
- sei es bewusst oder unbewusst - als
Babysitter und Erzieher eingesetzt wer-
den. Aus biblischer Sicht werden unsere
Kinder durch den medialen Einfluss
vielmehr verzogen als erzogen.

Deshalb ist es wichtig, dass unsere
Kinder mit der Medienwelt kritisch
umgehen lernen. Die Fernsehzeit muss
klar begrenzt sein. Inhalte, die geschaut
werden, missen biblisch in Ordnung
sein und bei Bedarf gemeinsam bespro-
chen und reflektiert werden.

Gleiches gilt auch fiir Computer-
spiele und das Surfen im Internet. Es
empfiehlt sich, auf Computer, Handy,
iPad und sonstigen neuartigen Medien
Schutzsoftwares zu installieren. Die
Software K9 Web Protection kann ich
empfehlen.* Fiir den Eigenbedarf kann
sie gratis vom Internet geladen werden.
Sie blockiert nicht nur pornografische

FUNFTES GEBOT 45



und sonstige unerwiinschte Inhalte,
sondern sie ldsst sich auch gemadss
eigenen Wiinschen anpassen.

So kdnnen z. B Internetspiele von
den Eltern mit einem Passwort zeitlich
begrenzt werden. Nach Ablauf der von
den Eltern festgesetzten Zeit wird die
Internetseite automatisch blockiert,
und das Kind kann nicht mehr weiter-
spielen. Ubrigens: Diese Software kann
auch eine Hilfe fir Erwachsene sein, die
Probleme mit Pornografie im Inter-
net haben oder sich praventiv davor
schiitzen mochten. Das Passwort fir die
Software muss dann eine Vertrauens-
person haben. Das als Randbemerkung.

3. Wir Eltern haben auch fiir das
leibliche Woh! unserer Kinder zu sorgen.
Dazu gehdren nebst einer ausgewo-
genen Erndhrung auch entsprechende
Kérperpflege und ein angemessener
Schlaf-Wach-Rhythmus. So banal das
klingen mag, ist das leider in unserer
Zeit keine Selbstverstidndlichkeit mehr.

Heutigentags macht sich nicht nur
eine emotionale, sondern auch eine
kérperliche Verwahrlosung bei Kindern
bemerkbar. Es sind vor allem Alleiner-
ziehende oder sozial schwache Familien,
die oftmals ihre Kinder weitgehend sich
selbst tberlassen, weil die Eltern den
grossen Anforderungen im personlichen
Leben, im Beruf und im Haushalt nicht
gewachsen sind.

Eine einseitige und oft ungesunde
Erndhrung flihrt neben zu wenig Schlaf

46 FUNFTES GEBOT

dazu, dass die Kinder oft krank sind und
sich kdrperlich nicht gut entwickeln
kénnen. Kommt dann noch mangelnde
Kérperpflege hinzu, so werden Kinder

in der Schule schnell mal stigmatisiert
und gemobbt. Das wiederum wirkt sich
negativ auf die Schulleistungen aus.
Sind die Schulleistungen nicht zufrie-
denstellend, stehen die Chancen fiir
einen sicheren Arbeitsplatz nicht so gut.
Die daraus entstandene Frustration Idsst
junge Menschen oft in Alkohol oder
Drogen fliichten.

Wie wir sehen, ist der Teufelskreis
vorprogrammiert. Deshalb ist es so
wichtig, dass unsere Gesellschaft starke
Ehen und Familien hat, die auf bibli-
scher Grundlage basieren. Die kulturelle
Revolution der 60er-Jahre hat genau
dieses Fundament angegriffen und
somit die gesamte Gesellschaft ins
Wanken gebracht.

Aber - und das ist die gute Nach-
richt - mit Jesus Christus ist ein Neu-
anfang maoglich. Er méchte uns Eltern
unser Versagen und unsere Slinden ver-
geben. Gleichzeitig moéchte er uns aber
auch helfen, unser Leben in Ordnung
zu bringen. Dabei sind wir Christen
aber nicht auf uns allein gestellt. Die
Gemeinde oder ein Hauskreis sind der
Ort, wo wir Hilfe und Unterstlitzung
fiir Glauben und Alltag erhalten. Ich
mochte uns als Gemeinde ermutigen,
unsere Augen gerade flir Ehen, Familien
oder Alleinerziehende, die Not leiden,

zu 6ffnen und Hilfe zu leisten. Oft sind
Menschen in Not auch fiir das Evange-
lium empfanglich.

Was bedeutet das fiinfte Gebot nun
aber fir die Kinder? Das hebréische
Wort, das in unserem Text fuir «ehren»
verwendet wird, bedeutet so viel wie
«schwer machen» oder eben «ehreny.
«Schwer machenn ist als «iemanden fir
bedeutsam erkldren» zu verstehen. D. h.
wir als Kinder begegnen unseren Eltern
mit Respekt und Ehrerbietung unser
Leben lang.

Das fiinfte Gebot ist an eine Ver-
heissung gekniipft, die da lautet (2 Mo
20,12 b): [..] damit deine Tage lange
wdhren in dem Land, das der HERR,
dein Gott, dir gibt. Diese Verheissung
muss zuerst im damaligen Zusammen-
hang verstanden werden.

Die Volker und Nationen, die vor
Israel in dem Land Kanaan lebten,
richteten sich nicht nach den Geboten
Gottes. Deshalb sagte er (paraphra-
siert)®: «Das Mass ihrer Stinde ist voll.
Sie verlieren die Existenzberechtigung
im Lande Kanaan.» Gott brauchte dabei
Israel als sein Werkzeug, um die Natio-
nen zu bestrafen.

Gleichzeitig schloss Gott mit Israel
einen Bund, einen Vertrag, und hielt
fest (paraphrasiert): «Solange ihr meine
Gebote und Ordnungen haltet, werdet
ihr in Frieden in diesem Land leben.
Wenn ihr euch aber von mir abwendet
und meine Gebote missachtet, werdet

auch ihr die Existenzberechtigung im
Lande Kanaan verlieren.»

In 5 Mo 11,19-21 heisst es zusam-
mengefasst: Und ihr sollt [Gottes Gebo-
te und Ordnungen] eure Kinder lehren
[..], damit eure Tage und die Tage eurer
Kinder zahlreich werden [im verheisse-
nen] Land [...]. Hier in 5 Mo 11 bezieht
sich die gleiche Verheissung auf das
Halten aller Gebote des ganzen Volkes.®

Es stellt sich uns natiirlich die Frage,
warum die Verheissung grade dem
flinften Gebot angehdngt ist. Die Ant-
wort liegt darin: Eine gesunde Familie
ist das Fundament einer Gesellschaft.
Wenn Kinder Respekt und Gehorsam
nicht in der Familie lernen, wo sollen sie
es sonst lernen? Respekt und Gehorsam
gegendber ihren Eltern sind die Grund-
lage fuir den Respekt und Gehorsam
gegeniber Gott.

Wer nicht zu Hause gelernt hat,
sich unterzuordnen und Anweisungen
zu befolgen, der wird es einmal sehr
schwer haben, sich Gott und seinem
Wort unterzuordnen. Das gilt auch fir
alle anderen weltlichen Autoritéten.
Kinder, die zu Hause nicht gehorchen
gelernt haben, werden grosse Schwie-
rigkeiten haben, sich dem Lehrer oder
staatlichen Autoritdten und Gesetzen
unterzuordnen. Und wenn eine Gesell-
schaft sich nicht an Ordnungen und
Regeln hélt, nehmen Ungerechtigkeit,
Betrug und Gewalt zu. Die Gesellschaft
versinkt schliesslich im Chaos.

FUNFTES GEBOT 47



Lasst uns nun zum besseren Ver-
stdndnis des fiinften Gebotes exem-
plarisch drei biblische Aspekte heraus-
greifen, an denen die Breite des flinften
Gebotes verdeutlicht wird.

1. In den Spriichen finden wir
eine Menge Anspielungen auf das
flinfte Gebot. In Spr 1,8 z. B. heisst es:
Gehorche, mein Sohn, der Zucht deines
Vaters und verwirf nicht die Weisung
deiner Mutter! Und in Spr 19,26 steht:
Wer den Vater misshandelt, die Mutter
verjagt, ist ein Sohn, der Schande und
Schmach bringt. Vater und Mutter zu
ehren, heisst also, ihnen zu gehorchen
und Zucht anzunehmen.

2. Das flinfte Gebot gilt geméss der
Bibel lebenslanglich, unabhingig davon,
ob unsere Eltern glaubig sind oder
nicht. Es gibt lediglich eine Ausnahme,
wo Kinder vom fiinften Gebot entbun-
den werden, ndmlich dann, wenn die
Eltern fordern, dass ihre Kinder ein Ge-
bot Gottes libertreten. In Apg 5,29 sagt
Petrus: Man muss Gott mehr gehorchen
als den Menschen.”

3. Paulus fordert in 1 Tim 5,4 gldu-
bige Kinder und Enkelkinder auf, sich
um die Altersversorgung ihrer Eltern
und Grosseltern zu kiimmern. In Vers
8 schreibt Paulus dann: Wenn aber
jemand fiir die Seinen und besonders
fiir die Hausgenossen nicht sorgt, so
hat er den Glauben verleugnet und ist
schlechter als ein Ungldubiger. In dem
Fall, dass eine Witwe keine Angehdri-

48 FUNFTES GEBOT

gen hat, befiehlt Paulus, dass die
Gemeinde fir die Altersversorgung der
Witwen aufkommt (vgl. 1 Tim 5,9 ff.).
Abschliessend mochte ich auf die Frage
eingehen, was das flinfte Gebot fiir uns
heute bedeutet.

Die Bedeutung des fiinften Gebotes
fiir die Gesellschaft

Das Befolgen des flinften Gebotes ist
deshalb so wichtig, weil Kinder in der
Beziehung zu ihren Eltern Gehorsam
und Respekt lernen. Diese sind die
Grundvoraussetzungen, dass Menschen
sich Autoritdten und Gesetzen unter-
ordnen kdnnen. Eine Gesellschaft steht
und féllt damit, ob sich ihre Glieder an
Regeln und Gebote halten oder nicht.
Das zeigt sich z. B. darin, dass ein junger
Mensch seinen Platz im Wartesaal
freigibt, wenn ein Senior hereinkommt
und kein Stuhl mehr frei ist (vgl. 3 Mo
19,32).

Ferner sind Gehorsam und Respekt
auch die Grundvoraussetzungen dafir,
dass sich die Kinder Gott und seinen
Geboten unterordnen. Besonders die
Beziehung, die wir als Vdter mit unseren
Kindern haben, wird die Beziehung
zwischen ihnen und Gott pragen. Denn
wir Christen diirfen Gott in Christus
unseren Vater nennen.

Die Bedeutung des fiinften Gebotes
fiir Minderjadhrige und Erwachsene

Das fiinfte Gebot bedeutet fiir minder-
jahrige Kinder zundchst, dass sie den
Anweisungen ihrer Eltern gehorchen,
und zwar immer. Einzige Ausnahme bil-
det der Fall, wenn unsere Eltern von uns
verlangen, dass wir ein Gebot Gottes
ubertreten sollen.

Ferner umfasst das flinfte Gebot fiir
Minderjahrige auch deren Umgang mit
ihren Eltern. Was denke ich z. B. tber
meine Eltern? Was rede ich iber meine
Eltern? Wie rede ich mit meinen Eltern?
Aus eigener Erfahrung weiss ich sehr
gut, dass grade pubertierende Teenager
grosse Miihe mit Gehorsam, Respekt
und Ehrerbietung ihren Eltern gegen-
ber haben.

Fiir erwachsene Kinder bedeutet
das flinfte Gebot, dass sie nach wie vor
ihren Eltern mit Respekt und Ehrer-
bietung begegnen. Die Beziehung zu
ihnen ist in einer angemessenen Form
aufrechtzuerhalten. Vor allem, wenn die
Eltern hilfsbediirftig werden, haben die
Kinder die Verantwortung, ihren Eltern
unterstiitzend beizustehen.

Es ist ein Armutszeugnis fir uns,
wenn unsere Eltern und Grosseltern in
Alters- und Pflegeheime abgeschoben
werden und dort am Lebensabend
vereinsamen. Im Rahmen meines Theo-
logiestudiums musste ich ein Seelsorge-
praktikum in einem Seniorenheim

machen. Ein Pensionar erzihlte mir,
dass er kaum Besuch bekdme. Wenn
die Kinder oder Angehdrigen zu Besuch
kdmen, wollten sie immer nur Geld.
Leider ist das in unserer heutigen Zeit
keine Seltenheit.

Das fiinfte Gebot bekommt gerade
am Lebensabend unserer Eltern noch-
mals ein besonderes Gewicht. Ich will
damit nicht sagen, dass wir alle unsere
Eltern oder Grosseltern bis zu ihrem
Lebensende pflegen missen. Das ist
allein deshalb schon nicht mdglich, da
nicht jeder eine fachgerechte Pflege
gewdhrleisten kann.

Aber wo Kinder noch die Einkdufe
fiir die Eltern tatigen und den Transfer
zum Arzt erledigen kénnen, sollten sie
dies bereitwillig und unentgeltlich tun.
Und wir jungen Menschen sollten uns
gefalligst das falsche Bild aus dem Kopf
schlagen, dass Senioren nur eine Last
sind. Ich habe beispielsweise sehr von
der Lebenserfahrung und dem Wissen
meines Grossvaters profitieren kon-
nen. Schade nur, dass er mit 80 Jahren
bereits gestorben ist.

0b eine Gesellschaft gesund oder
krank, stark oder am Zerbrockeln ist,
wird man immer daran messen kénnen,
wie sie mit den schwachen, kranken,
behinderten und alten Personen um-
geht.

FUNFTES GEBOT 49



Was ist, wenn etwas in der Erzie-
hung schiefgelaufen ist?

Wie sieht es mit dem flinften Gebot
aus, wenn meine Mutter Alkoholike-
rin war? Muss ich meinen Vater noch
ehren, wenn er mich sexuell oder
kérperlich misshandelt hat? Gilt das
flinfte Gebot auch dann noch, wenn
mir meine Eltern durch die Scheidung
so viel Schmerzen bereitet haben?

Als Kinder werden nicht nur wir an
unseren Eltern schuldig - so war es zu-
mindest bei mir -, sondern unsere Eltern
kénnen auch an uns schuldig werden,
bzw. sind es schon geworden. Es kann
sein, dass sie ein Versprechen nicht
gehalten haben. Es kann sein, dass sie
uns im Affekt aufs Ubelste beschimpft
haben. Es kann sein, dass sie uns im
Rausch brutal zusammengeschlagen
haben. Es kann aber auch sein, dass sie
sich sexuell an uns vergangen haben.

Das flinfte Gebot gilt auch in diesen
Fallen. Mit Gottes Hilfe haben wir diese
Verletzungen bei Jesus unter dem Kreuz
abzulegen und unseren Eltern - unab-
hangig davon, ob sie ihre Fehler einse-
hen oder nicht - zu vergeben. Ich will
damit die Verletzungen, die deine Eltern
dir angetan haben, nicht verharmlosen.
Aber Vergebung ist eine Entscheidung.
Heilung ist ein Prozess. Jesus will dir
helfen, deinen Eltern zu vergeben, und
Jesus will dir Heilung fiir deine Wunden
schenken.

50 FUNFTES GEBOT

Sollte der Hass oder die Bitter-
keit unseren Eltern gegentiber wieder
einmal in uns aufkochen, so haben
wir diese erneut unter dem Kreuz Jesu
abzulegen. Bei schlimmen Verletzungen
kann seelsorgerliche oder therapeuti-
sche Betreuung eine Hilfe sein.

Fiir uns Eltern heisst das, dass wir
unsere Fehler und Stinden vor unse-
ren Kindern eingestehen und sie um
Vergebung bitten. Manchmal sind wir
uns dessen gar nicht mal bewusst, dass
wir sie verletzt oder in der Erziehung
versagt haben. Deshalb kann es nichts
schaden, wenn man mal offen nach-
fragt, ob man aneinander schuldig
geworden ist. Ungeklarte Dinge flihren
zu Hass und Bitterkeit, die das Leben
eines Kindes ganz zerstéren kdnnen.
Mein Vater konnte sich bei mir ent-
schuldigen! Meine Achtung vor ihm ist
dadurch enorm gestiegen.

Zusammenfassung

Gehorsam und Respekt sind die Grund-
pfeiler einer Gesellschaft. Diese Werte
lernen Kinder zuerst und vor allem in
der Beziehung zu ihren Eltern. Wo Kin-
der Gehorsam und Respekt nicht bei ih-
ren Eltern gelernt haben, da werden sie
Schwierigkeiten haben, sich einerseits
Gott und seinem Wort und andererseits
menschlichen Autoritdten und Gesetzen
unterzuordnen.

Flir uns Eltern beinhaltet das flinfte
Gebot, dass wir das geistliche, cha-
rakterliche und leibliche Wohl unserer
Kinder suchen sollen. Anstatt sie zum
Zorn zu reizen, haben wir sie zu ermu-
tigen und in Liebe und Konsequenz vor
unserem Herrn zu erziehen.

Fiir minderjahrige Kinder bedeu-
tet das flinfte Gebot zunédchst, dass
sie ihren Eltern gehorsam zu sein
haben. Ferner haben sie in Wort und
Tat respektvoll mit ihnen umzugehen.
Besonderes Gewicht kommt dem flinf-
ten Gebot nochmals am Lebensabend
unserer Eltern zu.

Da, wo wir als Kinder gefehlt und
als Eltern versagt haben, diirfen wir bei
Jesus um Vergebung bitten. Er méchte
uns gleichzeitig helfen, diese Dinge mit
unseren Eltern oder Kindern zu kldren.

Amen!

1 Vgl. Rém 2,2 im Zusammenhang von Rém 1,18-2,2. In
Rém 1,30 und 2 Tim 3,2 wird die Endzeit als eine Zeit
beschrieben, in der Kinder zunehmend ihren Eltern
ungehorsam sein werden. Die kulturelle Revolution der
60er-Jahre hat mit der antiautoritdren Erziehung ihren
Beitrag dazu geleistet.

2 Gleiches gilt auch fur die Autoritét des Staates (vgl.
Rom 13,1 ff).

3 Vgl. Mauerhofer, Gemeindepadagogik, 212-219. Natiir-
lich hat Bestrafung geméss den biblischen Vorgaben in
Liebe zu erfolgen und dem Alter angemessen zu sein.

4 Siehe http://www1.k9webprotection.com [abgerufen
am 02.01.2015].

5 Vgl. 5 Mo 11,22; Spr 4,10.

6 3 Mo 26,14 ff; 5 Mo 189-14; 28,15 ff.

7 Vgl.Mt1037.

FUNFTES GEBOT

51



DU SOLLST NICHT TOTEN!

2. Mose 20,13
18. Januar 2015

Das sechste Gebot ist in der Tat
ein kurzes Gebot, aber es hat es in
sich.

In der heutigen Predigt mochte
ich zunachst darauf eingehen, was die
Bibel unter Tod und Leben versteht.
Anschliessend wollen wir die Bedeu-
tung des sechsten Gebotes ndher unter
die Lupe nehmen. Und abschliessend
wollen wir uns dann die Frage stellen,
welche Bedeutung dieses Gebot fiir
unseren Lebensalltag hat.

Die Bibel macht an verschiedenen
Stellen klar, dass es Gott ist, der Leben
gibt und Leben nimmt.In 1 Sam 2,6 le-
sen wir z. B.: Der HERR tétet und macht
lebendig; er fiihrt in [das Totenreich]
hinab und wieder herauf.! Damit ist
klar, dass unser Lebensanfang und unser
Lebensende in Gottes Hand stehen.

In Ps 139,16 steht, dass Gott alle Tage
deines und meines Lebens bereits vor
unserer Existenz in ein Buch geschrie-
ben hat. Und er war es auch, der dich
und mich im Leibe unserer Mutter

geformt hat (Ps 139,13 f). Deshalb ist

52 SECHSTES GEBOT

ein Kind aus Sicht der Bibel nicht das
Produkt von Vater und Mutter, sondern
eine Gabe Gottes (Ps 127,3).

Das Besondere an uns Menschen
ist, dass wir nach dem Bilde Gottes
geschaffen sind (1 Mo 1,26 f.). Diese
Tatsache verleiht uns Menschen eine
unverlierbare Wiirde (1 Mo 9,6; 1 Sam
16,7). Wiirde muss von Wert unter-
schieden werden. Ein Wert kann vari-
ieren, Wirde aber nicht. Ein Auto kann
seinen Wert verlieren. Ein Mensch hat
aber keinen Wert, sondern eine Wiirde.

Diese von Gott verliehene Wiirde
hédngt nicht von Alter, Geschlecht,
Intelligenz, Gesundheit, Grosse, Gewicht
oder etwas anderem ab. Jeder Mensch
ist ein Geschopf Gottes und hat auf-
grund der Ebenbildlichkeit Gottes eine
Wiirde. Ein Mensch mit korperlicher Be-
hinderung hat genauso eine Wiirde wie
ein gesunder Mensch. Ein Mensch mit
geistiger Behinderung hat genauso eine
Wiirde wie ein Nobelpreistrager. Und
eine befruchtete Eizelle hat genauso
eine Wiirde wie der Prdsident der USA.

Und was ist mit dem Tod? Die Bibel
unterscheidet drei Arten von Tod.

Der erste Tod ist der Zustand, in
dem sich jeder Mensch von Natur
aus befindet (Eph 2,3)2. Weil das erste
Menschenpaar gesiindigt hat, sind alle
Menschen - ohne Ausnahme® - von
Natur aus unter dem Machtbereich der
Siinde und des Satans (R6m 5,18 f.; Joh
8,44). D. h. der Satan ist unser Vater in
diesem Zustand, der in Eph 2,1 als toter
Zustand bezeichnet wird. Wir Menschen
sind in unseren Stinden und Ubertre-
tungen der Gebote Gottes tot, obwohl
wir leben. Wir essen, wir trinken, wir
gehen zur Arbeit, aber wir sind geistlich
gesehen tot.

Der zweite Tod ist der leibliche Tod.
Jeder von uns muss irgendwann einmal
sterben. Die einzige Ausnahme bilden
die Christen, die in dem Moment leben
werden, wenn Jesus Christus wieder-
kommt und sie zu sich holt (1 Kor 15,51
f.; 1 Thes 4,16 f.). All die anderen - egal,
ob gldubig oder nicht - missen ganz
sicher irgendwann einmal sterben (Pred
3.2).

Aber warum missen wir sterben?
Warum gibt es diesen leiblichen Tod?
Gemdss der Bibel ist der Tod die Folge
der Siinde, also die Folge des ersten,
des geistlichen Todes (1 Mo 2,17; Rém
5,12.18 f.). In R6m 6,23 wird der Tod
sogar als Lohn der Stinde bezeichnet.
So wie wir jeden Monat unseren Lohn
fir unsere Arbeit erhalten, so erhalten

wir auch einmal einen Lohn dafiir, dass
wir Gott ungehorsam gewesen sind.
Und dieser Lohn - besser gesagt: diese
Strafe - ist der Tod.

Nun gibt es gemdss der Bibel aber
noch einen dritten Tod. Das ist der
ewige Tod. Mit dem leiblichen Tod hort
der Mensch nicht auf zu existieren,
sondern damit enden flr uns lediglich
die Zeit und unser irdisches Dasein.
Dann kommt die Ewigkeit. Diese be-
ginnt gemass Off 20,11 ff. damit, dass
wir alle vor dem Richterstuhl Gottes
erscheinen werden, ob wir das nun
wollen oder nicht (R6m 14,10; 2 Kor
5,10; Off 20,11 f.).

Bei diesem Endgericht wird
entschieden, ob jemand die Ewigkeit
im Himmel bei Gott oder in der Holle
verbringen wird. Die Holle ist gemass
Off 20,10 ein Feuer- und Schwefelsee,
der Tag und Nacht brennt, von Ewigkeit
zu Ewigkeit. - Aber was ist nun das
Ausschlaggebende, dass ich die Ewigkeit
im Himmel verbringen darf oder in die
Hélle gehen muss?

In Off 20,15 heisst es (paraphra-
siert): «Wenn jemandes Namen an
diesem Endgericht nicht im Buch des
Lebens geschrieben steht, wird er in die
ewige Verdammnis geworfen.»*

Die entscheidende Frage lautet also:
Was muss ich tun, damit mein Name in
das Buch des Lebens eingetragen wird?
Jesus Christus, der Sohn Gottes, er
allein kann deinen Namen in das Buch

SECHSTES GEBOT 53



des Lebens eintragen.® Denn er hat am
Kreuz von Golgatha stellvertretend fiir
deine und meine Stinden bezahlt. Aus
Liebe mochte er dir alle deine Stinden
vergeben und deinen Namen in das
Buch des Lebens eintragen.

Die Voraussetzung dazu ist, dass du
ihm alle deine Stinden bekennst und
ihn um Vergebung bittest (1 Joh 1,9).
Sag ihm, wo du gelogen hast. Sag ihm,
wo du gestohlen hast. Sag ihm, wo du
deine Frau misshandelt hast. Sag ihm,
wo du vorehelichen Geschlechtsver-
kehr gehabt hast. Sag ihm, wo du das
Finanzamt betrogen hast.

Jeder, der Jesus Christus alle
seine Stinden bekennt und ab die-
sem Moment bereit ist, ihm treu und
konsequent in allen Lebensbereichen
nachzufolgen, wird von Neuem geboren
(2 Kor 5,17). Er wird ein Kind Gottes.
Dessen Name steht ab diesem Moment
im Buch des Lebens.

Wenn du dich fragst, wann du diese
Entscheidung treffen sollst, dann lautet
die Antwort: Heute! Jetzt! Jetzt ist der
Augenblick, an dem du Jesus Christus
deine Stinden bekennen kannst. Jetzt ist
der Zeitpunkt, an dem du Jesus Christus
um Vergebung bitten kannst. Denn es
gibt eine Entscheidungsfrist. Es gibt
einen Zeitpunkt, ab dem wir uns nicht
mehr entscheiden kénnen. Und das
ist der Moment, wenn unser irdisches
Leben ein Ende hat.®

Wenn wir gestorben sind, kénnen

54  SECHSTES GEBOT

wir Jesus nicht mehr um Vergebung
bitten. Dann ist es zu spit. Es ist Gottes
Liebe, die dich jetzt zur Umkehr ruft. Es
ist Gottes Liebe, die dich vor der ewigen
Verdammnis retten mochte.

Wenn du Fragen zu dieser wichtigs-
ten Entscheidung deines Lebens hast,
darfst du jederzeit auf mich zukommen.
Ich bin gerne bereit, dich bei dieser
Entscheidung zu begleiten.

Nachdem wir uns nun mit der Frage
auseinandergesetzt haben, was die Bibel
unter Leben und Tod versteht, wollen
wir uns dem sechsten Gebot ganz
konkret zuwenden. Was heisst: Du sollst
nicht téten?

Im Alten Testament finden wir
unterschiedliche Begriffe, welche die
Handlung des Tétens beschreiben. Dazu
gehdren z. B. téten (qatal, mot), morden
(razach), schlachten (schachat), erschla-
gen (harag), Blut vergiessen (schachach
dam) usw.

Der Begriff, der im Hebrdischen in
unserem Text flir «toten» verwendet
wird, bedeutet so viel wie gewalttati-
ges, schuldhaftes Téten oder Morden.
Es bezieht sich im Alten Testament
niemals auf das Toten von Tieren. Daflir
werden andere Begriffe verwendet,
wie «schlachten» oder «schdchten». Das
sechste Gebot verbietet das Toten und
Morden unseres Mitmenschen - und
zwar immer.

Im Hebréischen gibt es zwei Arten
von Verneinungen. Die erste Verneinung

ist eine momentane Verneinung. Ich
kann z. B. meinem Sohn sagen: «Nein,
heute darfst du keine Schokolade essen.»
Das ist eine momentane Verneinung.
Morgen darf er vielleicht wieder essen.

Die zweite Verneinungsart im Hebrd-
ischen ist eine grundsatzliche Vernei-
nung. Sie verbietet etwas kategorisch.
Absolut niemals und unter keinen Um-
standen darf das passieren. Genau diese
Verneinung steht hier beim sechsten
Gebot. D. h. Du darfst absolut niemals
und unter keinen Umstidnden morden.

Genauso wie es keine Ausnahme
beim Gotzendienst gibt, genauso wie
es keinen Umstand gibt, der einen Ehe-
bruch rechtfertigt, genauso gibt es auch
keine Ausnahme beim Gebot: Du sollst
nicht téten! Die Begriindung fiir dieses
kategorische Verbot liegt darin, dass
der Mensch ein Ebenbild Gottes ist
(1 Mo 9,6).

Zwar kennt das Alte Testament
auch Ausnahmen, aber in diesen Féllen
verwendet es konsequent andere Ver-
ben als das, welches im sechsten Gebot
steht. Diese Ausnahmen sind aber ledig-
lich Notordnung. In einer Notordnung
wird das kleinere Ubel gewdhlt, aber ein
Ubel ist es immer noch.

Eine Ausnahme im Alten Testament
ist beispielsweise die Todesstrafe. Die
Todesstrafe war unter anderem im Fall
von Ehebruch (5 Mo 22,22), Gotzen-
dienst (5 Mo 17,5), Homosexualitit (3
Mo 20,13), Totschlag (4 Mo 35,17) oder

Geschlechtsverkehr mit Tieren angeord-
net (3 Mo 20,15). Sie durfte jedoch nur
auf Aussage zweier oder dreier Zeugen
hin erfolgen (5 Mo 17,6 f.). Auch kennt
das Alte Testament die Ausnahme des
Tétens in einem Krieg, den Gott hdchst-
persdnlich angeordnet hat. Als das Volk
Israel aus Agypten ausgezogen war und
das Land Kanaan einnahm, forderte
Gott, dass Israel die Volker im Lande
Kanaan ausrotten sollte (5 Mo 7,2 ff.;
20,17). Gott begriindete dieses harte
Vorgehen in zweifacher Weise:

Erstens war diese Vernichtung der
kanaanitischen Volker eine Strafe flir
ihre Stinden. Das Mass ihrer Stinden
war voll.” Die Kanaaniter hatten nicht
nur Goétzendienst, Zauberei, Magie und
Wahrsagerei veriibt (5 Mo 18,9-14), son-
dern sie opferten sogar ihre Kinder den
Gottern (3 Mo 20,2). Schreckliche Grau-
eltaten! Deshalb benutzte Gott Israel als
sein Werkzeug, um die Kanaaniter zu
bestrafen und das Gericht an ihnen zu
vollziehen (5 Mo 18,12; 19,1 a).

Und zweitens sollte die Vernichtung
der kanaanitischen Volker Israel davor
bewahren, in die gleichen Stinden zu
fallen (5 Mo 7,1 ff.). Denn Gott sagte
zu Israel (paraphrasiert): «lhr seid ein
heiliges Volk. Und mit all diesem Got-
zendienst, der Wahrsagerei und dem
Menschenopfer sollt ihr nichts zu tun
haben (5 Mo 7,6).» Diese Art des Krieges,
den Gott héchstpersonlich anordnet,
gibt es heutzutage nicht mehr.

SECHSTES GEBOT 55



Fir den Fall, dass jemand aus
Versehen einen anderen umbrachte,
gab es zur Zeit des Alten Testaments
Zufluchtsstidte (5 Mo 19,1 ff.). Diese
waren auserwahlte Stadte im Land
Israel, in denen der Totschldger Zu-
flucht und Schutz suchen konnte. Die
Altesten der Stadt priiften in solchen
Fallen jeweils, ob es sich um Mord oder
versehentlichen Totschlag handelte (Jos
20,4). Bei versehentlichem Totschlag
erhielt der Betreffende ein Bleiberecht,
andernfalls wurde er seinen Blutrdchern
ausgeliefert (5 Mo 19,11 f).

Zur Zeit des Alten Testaments wurde
man sogar dann des Todes am Nachsten
verantwortlich gemacht, wenn man den
Tod hétte verhindern kdnnen. Das war
z. B. dann der Fall, wenn jemand auf
seinem Dach kein Geldnder angebracht
hatte und jemand vom Dach in den Tod
stiirzte (5 Mo 22,8). Ebenfalls war man
des Mordes schuldig, wenn man ein Rind
besass, von dem man wusste, dass es
stdssig war, und dieses nun einen Men-
schen umgebracht hatte (2 Mo 21,28 f.).

Im Neuen Testament wird das
sechste Gebot von Jesus aufgegriffen
und radikal ausgelegt. Er sagt (Mt 5,21
f.): Ihr habt gehdrt, dass zu den Alten
gesagt ist: Du sollst nicht toten; wer
aber toten wird, der wird dem Gericht
verfallen sein. Ich aber sage euch, dass
Jjeder, der seinem Bruder ziirnt, dem
Gericht verfallen sein wird; wer aber zu
seinem Bruder sagt: Raka! dem Hohen

56 SECHSTES GEBOT

Rat verfallen sein wird; wer aber sagt:
Du Narr! der Hélle des Feuers verfallen
sein wird.

Jesus packt hier das Ubel bei der
Wourzel an. Nicht das Toten allein ist
verboten, sondern bereits das Zlrnen.
Der Zorn ist die Ursache, dass jemand
zum Mérder wird. Deshalb setzt Jesus
das Ziirnen bereits mit dem Mord auf
eine Stufe. Wer zu seinem Néachsten
«Du Narr oder «Du Idiot» sagt, der
kommt in die ewige Verdammnis.

Aber was ist mit Notwehr oder mit
einem Verteidigungskrieg? Gibt es denn
keine Ausnahmen im Neuen Testament?

Jesus sagt in Mt 26,52: Wer das
Schwert nimmt, wird durch das Schwert
umkommen. Statt uns an unseren Fein-
den und Angreifern zu réchen, sollen
wir dem, der uns auf die linke Wange
schldgt, auch die rechte hinhalten (Lk
6,29). Die Rache steht einem Christen
gemass dem Neuen Testament nicht zu.
Gott sagt (Rém 12,19): Die Rache ist
mein, ich will vergelten!®

Statt unsere Feinde zu hassen und
uns an ihnen zu rachen, fordert uns Je-
sus dazu auf, sie zu lieben, ihnen Gutes
zu tun, flir sie zu beten und sie zu seg-
nen (Lk 6,27 f.)! Einen Freund lieben ist
nicht schwer. Einen Feind lieben kann
man erst, wenn man die Liebe Gottes,
mit der er uns geliebt hat, angenom-
men hat. Denn diese Liebe ertrdgt alles
und sie duldet alles, wie Paulus in 1 Kor
13,7 sagt.

Kommen wir zum dritten und
letzten Punkt der Predigt: Was bedeutet
das sechste Gebot flir uns heute?

Zundchst missen wir uns in
Erinnerung rufen: Jeder Mensch ist
ein Ebenbild Gottes. Als solches haben
wir eine unverlierbare Wiirde emp-
fangen, die weder von Alter, Bildung,
Geschlecht noch Gesundheitszustand
abhidngt. Gott behilt sich das Recht vor,
als Einziger unserem Leben ein Ende zu
setzen. Deshalb wird jedesmal, wenn
ein Mensch umgebracht wird, ein Gebot
Gottes lbertreten. Gemdss Off 21,8
kommt kein Morder in den Himmel. Das
Schlimmste am Tod eines Menschen ist,
dass er sich danach nie mehr fiir Jesus
entscheiden kann. Das hat Folgen fiir
die ganze Ewigkeit.

Ich méchte jetzt anhand von funf
Bereichen unseres heutigen Lebens
aufzeigen, was das sechste Gebot fir
uns bedeutet.

Mord und Totschlag, Selbstmord und
aktive Sterbehilfe

Es diirfte nun klar sein, dass Mord und
Totschlag in jedem Fall Stinde ist. Wenn
wir unseren Feind erschlagen, wenn wir
jemanden im Krieg téten, wenn wir je-
manden durch Selbstverteidigung um-
bringen oder wenn wir jemanden durch
einen Verkehrsunfall todlich verletzen,
verslindigen wir uns gegen Gott und

gegen unseren Mitmenschen. Auch die
aktive Sterbehilfe ist gemass der Bibel
Beihilfe zum Tod und somit Siinde.
Gleiches gilt auch fiir den Selbstmord.
Suizid ist kein Menschenrecht. Wer

sich selbst das Leben nimmt, bricht

das sechste Gebot. Statt einen Ausweg
im Tod zu suchen, diirfen wir in Jesus
einen Neuanfang wagen. Er mochte uns
unsere Slinden vergeben und uns hel-
fen, mit unseren Sorgen und Problemen
umzugehen.

Empféangnisverhiitung

Seit der Kulturellen Revolution der 60er-
Jahre des 20. Jahrhunderts hat vorehe-
licher und ausserehelicher Geschlechts-
verkehr erheblich zugenommen. Das lag
vor allem an den neu aufkommenden
Verhlitungsmethoden. Verhlitung an
und fir sich ist nicht zwingend falsch
oder gegen die Bibel. Das Problem bei
einigen Verhitungsmethoden - und
das sind mehr, als man meint - ist,
dass sie nicht nur die Befruchtung der
Eizelle verhindern, sondern auch - in
den Fallen, wo es dennoch zu einer
Befruchtung kommt - die Einnistung
in die Gebarmutter. Weil durch diese
Verhltungsmethoden die Einnistung
der befruchteten Eizelle verhindert wird,
stirbt der Embryo ab. Das ist Mord.
Auch wenn die Quote, bei der die
nidationshemmende Wirkung zum

SECHSTES GEBOT 57



Tragen kommt, nur bei ein oder zwei
Prozent liegt, kann ein Christ dieses
Risiko nicht eingehen. Ich auf jeden Fall
kann die Verantwortung, in ein bis zwei
Prozent der Félle an einem Mord betei-
ligt zu sein, nicht tragen. Es ist deshalb
sehr wichtig, dass man sich genau
informiert, bevor man eine Verhiitungs-
methode wahlt. Leider kann man sich
nicht immer auf die Informationen der
Arzte verlassen.

Abtreibung

Wieder war es die Generation der
60er-Jahre, die mit ihren Parolen wie:
«Der Bauch gehdrt mirly das Recht auf
Abtreibung geltend machte. Abtreibung
ist in der Schweiz bis zur 12. Schwan-
gerschaftswoche gesetzlich erlaubt.
Hier werden jahrlich (iber zehntausend
und in Deutschland tiber hunderttau-
send Abtreibungen durchgefiihrt.

Ich mécehte nicht respektlos sein,
aber: In Paris starben zwdlf Personen
bei einer Terrorattacke, und Millionen
Menschen gehen protestieren. In der
Schweiz sterben jahrlich Gber zehn-
tausend wehrlose Kinder, und kaum
jemand erhebt seine Stimme dagegen.

Aus Sicht der Bibel ist Abtreibung
in jedem Stadium der Schwangerschaft
Mord. Aber auch hier gilt: Jesus méchte
dir die Abtreibung vergeben und dir
helfen, damit umzugehen.

58 SECHSTES GEBOT

Organspende

Das Thema Organspende ist immer
wieder ein viel diskutiertes Thema. Einer
Organspende steht aus biblischer Sicht
nichts im Wege, wenn die Organspende
freiwillig erfolgt und wenn dadurch der
Tod des Spenders nicht herbeigerufen
wird.

Das Problem an der Organspende
beginnt bei der Definition, wann ein
Mensch tot ist und wann nicht. Lange
wurde ein Mensch dann fiir tot erklart,
wenn er keine Lebensfunktionen mehr
zeigte. Diese Definition war fiir die
Transplantationsmedizin ein grosses
Hindernis, denn die Spenderorgane
missen frisch und durchblutet sein.
1968 hat man in den USA deshalb den
Hirntod als den neuen Tod des Men-
schen definiert. Menschen, die im Koma
liegen, kénnen durchaus wieder erwa-
chen. Das Absterben des menschlichen
Hirns ist jedoch unumkehrbar. Mit Ma-
schinen kann ein Mensch, dessen Hirn
abgestorben ist, jedoch kiinstlich am
Leben erhalten werden. So bleiben die
Organe frisch und werden durchblutet.
Also optimal fir die Transplantation.

Die Frage ist aber, ob ein hirntoter
Mensch wirklich tot ist, wenn er noch
zahlreiche Kérperfunktionen aufweist,
auch wenn diese grdsstenteils kiinstlich
aufrechterhalten werden. Es hat sogar
solche Félle gegeben, wo schwange-
re Frauen, die einen Hirntod erlitten,

kiinstlich am Leben erhalten und
mittels Kaiserschnitt ein Kind gebdren
konnten.

Hier stellt sich die Frage: Kann ein
toter Mensch wirklich ein Kind zur Welt
bringen? Es gibt immer mehr Arzte,
die an der Hirntod-Definition zweifeln.
Dr. Paolo Bavastro sagt beispielsweise
(paraphrasiert): «Ein hirntoter Mensch
ist ein schwerstkranker, sterbender
Mensch, aber keine Leiche.»

Die Organentnahme bei einem
hirntoten Menschen flihrt deshalb
zwangsldufig zu dessen Tod. Da dieser
Tod durch die Organentnahme aktiv
herbeigeflihrt wird, ist er aus Sicht der
Bibel Mord.

Totung durch Zorn, Hass und Worte

Jesus stellt den Zorn, den ich gegen
meinen Bruder hege, mit Mord auf eine
Stufe (Mt 5,21 f)). Gleiches gilt auch in
dem Fall, wenn ich meinen Néchsten
als Narren oder Idioten beschimpfe.
Dadurch t&te ich meinen Nachsten mit
Worten. In Jak 3,8 steht: Die Zunge ist
ein unstetes Ubel voll tédlichen Giftes.
Das Neue Testament kennt aber
nicht nur den Zorn und die Zunge als
Mordwaffe, sondern auch den Hass. In
1 Joh 3,15 heisst es: Jeder, der seinen
Bruder hasst, ist ein Menschenmérder,
und ihr wisst, dass kein Menschenmér-
der ewiges Leben bleibend in sich hat.

Hand aufs Herz: Wie oft sind wir
alle nicht schon zu Mérdern geworden?
Jesus Christus steht jetzt auch mit
offenen Armen vor dir und méchte dir
Vergebung deiner Stinden und ewiges
Leben schenken. Nimmst du dieses
Geschenk an?

Amen!

Vgl. auch 5 Mo 32,39.

Eph 2,1; Kol 2,13; Lk 15,24.

Vgl. Rom 3,23; 1 Kon 8,46; Pred 7,20.

Gal 5,19 ff,; Off 21,8.

Apg 4,12; Joh 14,6; 1 Joh 5,12

Oder Jesus wiederkommt.

In 1 Mo 15,16 heisst es, dass das Mass ihrer Stinde zur
Zeit Abrahams noch nicht voll war. Spater, beim Einzug
in das Land Kanaan, aber schon.

8 Das ist ein Zitat aus 5 Mo 32,35. Vgl. auch Hebr 10,30.

NG wWwN =

SECHSTES GEBOT 59



DU SOLLST NICHT EHEBRECHEN!

2. Mose 20,14
8. Februar 2015

Mit dem siebten Gebot will Gott die Ehe
und damit zusammenhéngend auch die
Familie schiitzen. Gleichzeitig zeigt das

siebte Gebot im Grundsatz auf, wie sich
Gott das mit der Sexualitdt gedacht hat
und wie nicht.

In der heutigen Predigt wollen wir
uns zundchst Gottes Grundabsicht mit
der Ehe und der Sexualitdt anschauen.
Ferner wollen wir - jeder flr sich selbst
- unser personliches Leben, vor allem
im Bereich der Ehe und Sexualitat, am
biblischen Massstab priifen.

Abschliessend geht es dann um die
trostliche Botschaft, dass Jesus Christus
uns unsere Stinden im Bereich der Ehe
und Sexualitat, aber auch in anderen
Bereichen unseres Lebens, vergeben
mdchte. Er hat schliesslich flr unsere
Stinden am Kreuz bezahlt. Gleichzeitig
mochte Er uns im Alltag auch die Kraft
geben, in den Bereichen der Ehe und
der Sexualitdt, aber auch in den ande-
ren Lebensbereichen gemass seinem
Willen zu leben.

60 SIEBTES GEBOT

Was ist eine Ehe gemdss der Bibel?

Aus den ersten zwei Kapiteln der Bibel,
in denen u. a. die Erschaffung des
Menschen beschrieben wird, lassen
sich sechs' Aspekte ableiten, die das
biblische Eheverstandnis klar abgrenzen
und definieren.

1. Die Ehe ist von Gott als eine zwi-
schenmenschliche Beziehung gedacht
und nicht als eine Beziehung zwischen
Mensch und Tier. So banal diese Aussa-
ge auch klingen mag, selbstversténdlich
ist sie heutigentags nicht mehr. In 1 Mo
2,20 heisst es, dass Adam unter den Tie-
ren keine Hilfe fand, die ihm entsprach.
Deshalb schuf Gott ihm eine Frau (1 Mo
2,18.21 f.). Sie entsprach ihm und war
seinesgleichen.

Dadurch, dass Gott Mann und Frau
flreinander bestimmte, schloss er eine
Beziehung zwischen Mensch und Tier
aus. Die Zoophilie?, die geschlechtliche
Verbindung zwischen Mensch und
Tier, ist somit widergdttlich. Gleiches
gilt auch fur die Beziehung zwischen

Mensch und Engelswesen?, wie wir das
beispielsweise in 1 Mo 6,1 ff. von den
Gottersohnen lesen, die mit den Toch-
tern der Menschen sexuell verkehrten.
Fur die Ehe hat Gott lediglich eine
Beziehung zwischen zwei Menschen
vorgesehen.

2. Die Ehe ist von Gott als heterose-
xuelle Beziehung zwischen Mann und
Frau gedacht. Gott hat den Menschen
nach seinem Bild geschaffen, und
zwar als Mann und Frau (1 Mo 1,27).
Gott hdtte auch zwei Mdnner schaffen
kénnen oder zwei Frauen, hat er aber
nicht. Damit wird deutlich, dass Gott
Mann und Frau fiireinander bestimmt
hat. Eine homosexuelle oder lesbische
Beziehung entspricht nicht dem Schdp-
fungswillen Gottes (vgl. Rém 1,26 ff.).

3. Die Bibel versteht die Ehe als
monogame Beziehung zwischen einem
Mann und einer Frau. In 1 Mo 2,24
heisst es: Darum wird ein Mann seinen
Vater und seine Mutter verlassen und
seiner Frau anhdngen, und nicht:
seinen Frauen anhangen. Gott hat nicht
einen Mann und viele Frauen, aber
auch nicht eine Frau und viele Manner
gemacht, sondern einen Mann und eine
Frau, und die beiden sind fireinander
bestimmt. Polygamie* entspricht somit
nicht dem Willen Gottes.

4. Die Ehe ist eine lebensldngliche
Beziehung zwischen einem Mann und
einer Frau. In Vers 24 heisst es, dass
Mann und Frau einander anhdngen

werden. Das hebrédische Wort fiir «an-
héngen» bedeutet wortlich so viel wie
«kleben». Mann und Frau werden durch
die Heirat zusammengeklebt. Wer schon
einmal versucht hat, zwei zusammen-
geklebte Blatter auseinanderzureissen,
der weiss, dass das nicht méglich ist,
ohne beide Blatter zu zerstdren.

Damit wird die Unzertrennlichkeit der
Ehe betont, die Jesus in Mt 19,5 f. eben-
falls bestétigt. Lediglich der Tod I&st
gemass 1 Kor 7,39 eine Ehe auf, sodass
eine zweite Heirat mit einer ledigen
oder verwitweten Person des anderen
Geschlechts maglich ist (Rém 7,1-3).

5. Eine Ehe wird erst durch das
«einander Anhangen» rechtskréftig. Ich
greife hierzu nochmals auf 1 Mo 2,24
zurlick, wo es heisst: Darum wird ein
Mann seinen Vater und seine Mutter
verlassen und seiner frau anhdn-
gen, und sie werden zu einem Fleisch
werden. Die Reihenfolge ist: Erstens
Vater und Mutter verlassen, zweitens
einander anhdngen und drittens ein
Fleisch werden.

Das «Vater und Mutter Verlassen»
setzt voraus, dass man erwachsen und
selbststandig ist. Man muss im Stande
sein, eine Familie zu versorgen. Das
schliesst eine gewisse charakterliche
Reife mit ein.

Erst dann sind die Voraussetzungen
gegeben, dass man «einander anhén-
gen» kann. Dies setzt eine persénliche
und willentliche Entscheidung vor-

SIEBTES GEBOT 61



aus, die Offentlichkeitscharakter hat.
Bereits zurzeit des Alten Testaments
war es (blich, dass Hochzeiten nicht
im Verborgenen geschlossen wurden.
Die Offentlichkeit wurde bewusst in
die Feier mit einbezogen (1 Mo 29,21
ff.). Auf diese Weise erfuhr man, dass
der Brautigam und die Braut ab jetzt
offiziell zusammengehdrten.

Die Christen in den ersten Jahrhun-
derten n. Chr. haben ihre Ehen geméss
dem romischen Recht geschlossen. Ab
dem Mittelalter lag die Verantwortung
des Eheschlusses weitgehend bei der
Kirche. Seit dem spéten 18. Jh. - beein-
flusst durch die Franzdsische Revolution
(1793) - setzte sich allmahlich die
Zivilehe als obligatorisch durch. Heut-
zutage ist - wie allgemeinhin bekannt
sein diirfte - eine Ehe rechtskraftig,
wenn sie vom Zivilstandsamt geschlos-
sen wurde. Die kirchliche Trauung hat
einerseits die Funktion, die bereits
geschlossene Ehe zu bestdtigen, und
anderseits die Funktion, den Segen fir
das frischverméahlte Ehepaar von Gott
zu erbeten.

Die geschlechtliche Vereinigung - in
unserem Text (1 Mo 2,24) «ein Fleisch
werden» genannt - ist gemdss Bibel
erst dann erlaubt, wenn Mann und Frau
einander anhdngen, d. h. wenn die Ehe
rechtskrdftig ist. In unserem heutigen
Kontext heisst das, wenn sie vom Zivil-
standsamt offiziell geschlossen wurde.

6. Sinn und Zweck der Ehe ist eine

62 SIEBTES GEBOT

umfassende Lebensgemeinschaft. Die
Ehe ist die engste Lebensgemeinschaft,
die es auf der Welt zwischen Menschen
gibt. Sie umfasst sowohl den korper-
lichen als auch den geistlichen und
seelischen Bereich. Die Sexualitat und
das Kinderzeugen sind gemdss 1 Mo
1,28 zwar ein wesentlicher Bestandteil
der Ehe, aber nicht der einzige.®

Die Sexualitdt ist gemass 1 Kor
7,1-5 kein Recht, das ich von meinem
Ehepartner jederzeit einfordern kann,
sondern eine Mdglichkeit, meinen Ehe-
partner zu beschenken. Damit unter-
scheidet sich das biblische Verstdndnis
von Sexualitdt grundsatzlich vom
heutigen lust- und bedtirfnisorientier-
ten Verstandnis der Sexualitét.

Wir halten also fest: Das biblische
Eheverstdndnis umfasst eine Beziehung
zwischen zwei Menschen und nicht
zwischen Mensch und Tier oder Mensch
und Engelwesen. Ferner ist das biblische
Eheverstdndnis heterosexuell und nicht
homosexuell. Es ist monogam und nicht
polygam. Es ist lebenslanglich und nicht
zeitlich begrenzt. Die Ehe beginnt mit
dem «einander Anhdngeny, also damit,
dass sie 6ffentlich-rechtlich geschlossen
wird, und dient der innigsten Lebensge-
meinschaft, die es unter Menschen gibt.
Die Sexualitdt ist gemdss Bibel als Gabe
zu verstehen, mit der sich die Ehepart-
ner im Rahmen der Ehe untereinander
beschenken sollen.

Diese sechs Aspekte bilden zusam-

men die sogenannte Schopfungsord-
nung, die Gott selbst bei der Schépfung
eingesetzt hat. Das Besondere an einer
Schépfungsordnung ist - und es gibt
mehrere davon -, dass sie normierenden
und universalen Charakter hat.

Normierend heisst, dass diese
Ordnung verbindlich und unabénderlich
ist. Der normative Charakter der Ehe
liegt darin begriindet, dass Gott Mann
und Frau und die damit verbundene
Beziehung zueinander als «sehr gut»
bezeichnete (1 Mo 1,31). Das ist ein
gottliches Glitesiegel. Es kommt nur
ein einziges Mal im Schopfungsbericht
vor, ndmlich nachdem Gott Mann und
Frau geschaffen und ihnen den Auftrag
gegeben hatte, die Welt nachhaltig zu
verwalten und sich zu vermehren (1 Mo
1,28).

Dass die Ehe als Schépfungsord-
nung mit ihren eben genannten sechs
Aspekten auch nach dem Siindenfall
noch normierende Funktion hat, sehen
wir daran, dass sich Jesus im Hinblick
auf die Frage nach Ehescheidung und
Wiederheirat auf die Schopfungsord-
nung bezieht (Mt 19,4-6). Sie hat fur
ihn normierende Funktion. Folglich
gelten diese Aspekte auch heute noch.

Die Ehe als Schépfungsordnung hat
aber nicht nur normierenden, sondern
auch universalen Charakter, das heisst,
dass die Ehe fiir alle Menschen in allen
Kulturen zu allen Zeiten verbindlich ist.
Das sehen wir daran, dass die Schop-

fungsordnung der Ehe Teil der Urge-
schichte ist, also der ersten elf Kapitel
der Bibel, die sich auf die gesamte
Menschheit beziehen. Erst ab Kapitel
zwolf beginnt Gottes Heilsgeschichte
mit Israel.

Damit haben wir die sechs normie-
renden und universalen Grundpfeiler
des biblischen Eheverstidndnisses abge-
steckt. Wenden wir uns nun der zweiten
Hauptfrage der Predigt zu.

Was bedeutet «Du sollst nicht
ehebrechen» fiir uns heute?

Mit «ehebrechenn ist nichts anderes
gemeint als jegliche Art von ausser-
ehelichem Geschlechtsverkehr. Was das
nun ganz praktisch heisst, wollen wir
uns anhand von acht Beispielen verge-
genwartigen.

1. Vorehelicher Geschlechtsverkehr
bzw. Konkubinat

Der Begriff «Unzucht» bzw. «Hurerei»
umfasst im Griechischen auch den
vorehelichen Geschlechtsverkehr bzw.
das Konkubinat. Vorehelicher Ge-
schlechtsverkehr findet ausserhalb des
von Gott gedachten Rahmens der Ehe
statt und ist somit Stinde. Gemass Gal
5,21 kommt jemand, der irgendeine
Form illegitimen Geschlechtsverkehrs
praktiziert, wozu auch vorehelicher

SIEBTES GEBOT 63



Geschlechtsverkehr gehért, nicht in das
Reich Gottes.

In der heutigen Zeit, die durch die
sexuelle Revolution der 68er gepréagt
ist, trifft so ein Wort nur auf taube
Ohren. Wer vor der Ehe enthaltsam lebt,
gilt als out. Ich méchte jedoch grade die
junge Generation unter uns ermutigen,
bis zur Ehe enthaltsam zu leben. Denn
erstens ist vorehelicher Geschlechts-
verkehr bzw. das Konkubinat Stinde
und zieht den Zorn Gottes nach sich,
und zweitens ist die Enthaltsamkeit
das schonste Geschenk, das ihr eurem
zukiinftigen Ehepartner schenken
konnt.

Um nicht in Versuchung zu geraten,
sollte man deshalb auch den Austausch
von intensiven Zértlichkeiten, wie
z. B. Petting, vermeiden. Paulus for-
dert uns auf, der Unzucht zu fliehen
(1 Kor 6,18:; Kol 3,5). Josef ist uns da
ein gutes Beispiel. Wer einen festen
Freund oder eine feste Freundin hat
und sich nicht enthalten kann, der
soll heiraten. So schreibt es Paulus in
1 Kor 7,9.

2. Ausserehelicher Geschlechtsverkehr

Es kann in einer Ehe vorkommen,

dass einer der beiden Ehepartner eine
aussereheliche Affare hat. Unabhangig
davon, ob es sich um eine einmalige
Affdre handelt oder um eine andauern-
de aussereheliche Beziehung, ent-

64 SIEBTES GEBOT

spricht ein solches Verhalten nicht dem
biblischen Verstandnis von Sexualitdt im
Rahmen der Ehe und ist somit Ehebruch
(1 Kor 5,1; 7,2).

3. Wiederheirat als Ehebruch

In Lk 16,18 heisst es: Jeder, der seine
Frau entldsst [d. h. sich von ihr scheiden
ldsst] und eine andere heiratet, begeht
Ehebruch; und jeder, der die von einem
Mann Entlassene [d. h. eine Geschiede-
ne] heiratet, begeht Ehebruch.®

Mit anderen Worten: Wer sich von
seiner Frau scheiden ldsst und eine an-
dere heiratet, der begeht dadurch, dass
er mit seiner zweiten Frau Geschlechts-
verkehr hat, Enebruch. Und jeder, der
noch nie verheiratet war, aber eine
geschiedene Person heiratet, begeht
ebenfalls Ehebruch. Nicht die Scheidung
selbst wird hier als Ehebruch bezeich-
net, sondern erst die Wiederheirat und
der damit verbundene Geschlechts-
verkehr, sofern der Ehepartner aus der
ersten Ehe noch lebt.

Fir einen Christen, der geschieden
ist, heisst das, dass er gemass dieser
Bibelstelle nicht nochmals heiraten
darf, es sei denn, er méchte bewusst
Stinde auf sich laden. Und fiir einen
Christen, der noch nie verheiratet war
bzw. Witwer ist, heisst das, dass er nicht
eine geschiedene Person heiraten darf,
sofern der Ehepartner der geschiedenen
Person noch lebt. Andernfalls wiirde

sich der Christ des Ehebruches schuldig
machen.

Gleichzeitig mochte ich darauf
hinweisen, dass Paulus in 1 Kor 7,10-11
den Verheirateten gebietet, sich nicht
scheiden zu lassen. Wenn jemand
dennoch geschieden ist, soll er un-
verheiratet bleiben oder sich mit dem
geschiedenen Ehepartner verséhnen.
(Mt 19,9 enthilt hinsichtlich Eheschei-
dung und Wiederheirat offenbar eine
Ausnahmeklausel, auf die ich jetzt aber
aus zeitlichen Griinden nicht ndher
eingehen kann.)

4. Ehebruch in Gedanken

In Mt 5,27-28 sagt Jesus: lhr habt
gehort, dass gesagt ist: Du sollst nicht
ehebrechen. Ich aber sage euch, dass
Jeder, der eine Frau ansieht, sie zu be-
gehren, schon Ehebruch mit ihr began-
gen hat in seinem Herzen.

Hier stellt Jesus den listernen Blick
bereits auf ein und dieselbe Stufe mit
Ehebruch. Ehebruch kann also bereits
mit den Augen und in Gedanken vollzo-
gen werden. Fiir uns Christen heisst das,
dass wir zundchst unsere Blicke unter
Kontrolle haben sollen. Das betrifft das
Fernsehen, das Surfen im Internet oder
das Beobachten von Menschen auf
der Strasse. Lasst es uns doch wie Hiob
machen, der mit seinen Augen einen
Bund geschlossen hatte, dass er keine
Jungfrau lustern anblicken wiirde (Hi

31,1). Ferner heisst das auch, dass wir
nicht irgendwelche Literatur lesen. Es
gibt Romane, die zwar keine sexuellen
Bilder enthalten, aber romantische und
sexuelle Handlungen schildern (z. B.
«Fifty Shades of Grey»). Vor allem fiir
Frauen kann solche Lektire der Grund
fuir Ehebruch in Gedanken sein. Und
schliesslich kénnen uns auch Liedtexte
dazu verleiten, in Gedanken fremdzu-
gehen.

5. Homosexualitdt

Homosexualitdt entspricht nicht der
Schdpfungsordnung Gottes und ist so-
mit Stinde (Rém 1,26 f.). Gott hat Mann
und Frau flireinander bestimmt und
nicht Mann und Mann oder Frau und
Frau. Das Neue Testament ist in 1 Kor
6,9-10 im griechischen Grundtext sogar
so genau, dass es sowohl die homo-
sexuell aktiven als auch die homo-
sexuell passiven Handlungen nennt
und beide verurteilt.

Wohlgemerkt: Gott hasst nicht den
Siinder, aber die Stinde. Gott hasst nicht
einen Homo, aber die Homosexualitit
als Slinde. Das ist ein wichtiger Unter-
schied. Es gibt homosexuelle Personen,
die von ihrer Neigung nie ganz befreit
werden, auch nicht, wenn sie Christ
werden. Entscheidend ist, dass sie sich
als Christen von homosexuellen Gedan-
ken und homosexuellen Handlungen
rein halten.

SIEBTES GEBOT 65



6. Vergewaltigung und sexueller
Missbrauch

Eine Vergewaltigung ist sowohl ein
sexuelles als auch ein gewalttatiges
Vergehen, das eindeutig dem Willen
Gottes widerspricht. Vergewaltigun-
gen kdnnen aber auch in einer Ehe
geschehen, beispielsweise dann, wenn
ein Ehemann seine Frau dazu zwingt
mit ihm Geschlechtsverkehr zu haben.
Geschlechtsverkehr im Rahmen der Ehe
ist zwar nicht Siinde, aber der Egois-
mus und die Gewalttat schon. Geméss
der Bibel ist die Sexualitdt nicht unser
Recht, sondern eine Mdglichkeit, den
Ehepartner damit zu beschenken (1 Kor
7,1-5).

Bei sexuellem Missbrauch handelt es
sich um eine dusserst schwerwiegende
Art von sexueller Stinde. Sexuell miss-
brauchte Kinder leiden sowohl k&rper-
lich als auch psychisch und emotional
unter den Folgen von sexuellem Verge-
hen. Gott méchte sowohl die Opfer von
sexuellem Missbrauch heilen, als auch
den Tatern ihre Sinden vergeben.

7. Geschlechtsverkehr mit Tieren
(oder Gegenstinden)

Unzucht mit Tieren, auch Zoophilie
oder Sodomie genannt, gehort zu den
schrecklichsten Graueltaten, die es gibt.
Im Alten Testament stand darauf die
Todesstrafe, und zwar sowohl fiir den

66 SIEBTES GEBOT

Menschen als auch fiir das Tier (3 Mo
20,15).

In Deutschland ist Unzucht mit
Tieren seit 2013 eine Straftat, aber
lediglich zum Schutz der Tiere und
nicht wegen der abscheulichen Siinde.
In Ddnemark dagegen ist Sodomie nicht
verboten. Das flihrt zu einem florieren-
den Tier-Sex-Tourismus, der heutigen-
tags nicht einmal mehr ein Tabu ist.” So
eine Gesellschaft ist mehr als gerichts-
reif.

8. Samen- oder Eizellenspender

Fir Ehepaare, bei denen einer der
beiden Partner unfruchtbar ist, gibt es
heute alternative Angebote wie z. B. die
Samen- oder Eizellenspende von einer
dritten Person. Damit wird das bibli-
sche Prinzip der Monogamie Ubertreten.
Folglich handelt es sich auch hierbei
um ein sexuelles Vergehen und somit
eindeutig um Siinde. Ein Christ wird
weder Samen- oder Eizellen spenden
noch eine Samen- oder Eizellspende
annehmen.

In England gibt es neuerdings eine
Methode, um Erbkrankheiten vorzubeu-
gen.® Dabei wird - vereinfacht gesagt
- die Eizellwand einer Frau mit dem
Eizellkern einer anderen Frau verbun-
den und anschliessend durch den
Samen des Ehemannes befruchtet. Mit
anderen Worten: Die Eizelle wurde von
zwei Eizellen unterschiedlicher Frauen

«zusammengestellt» und anschlies-
send befruchtet. Das Kind hat also
genau genommen drei Elternteile, zwei
Mutter und einen Vater.® Auch hierbei
kommt eine dritte Person ins Spiel. Das
biblische Prinzip der Monogamie wurde
tibertreten, und somit ist auch diese
Technik gemadss der Bibel als Siinde zu
bezeichnen.

Der Heilsplan in Jesus Christus

Wenn wir jetzt mal ehrlich mit uns
selbst sind, dann wissen wir, dass unser
personlicher Ist-Zustand nicht mit dem
biblischen Soll-Zustand Gbereinstimmt.
Wenn wir das siebte Gebot Du sollst
nicht ehebrechen in dieser vollen Breite
als Messlatte an unser Leben halten,
dann entsprechen wir weder hinten
noch vorne dem Willen Gottes (R6m
3,23).

Der Zorn Gottes musste uns alle wie
ein Blitz vom Himmel treffen. Und wisst
ihr, dieser Blitz wurde von Gott auf uns
abgefeuert, jedoch hat sich Jesus Chris-
tus dazwischengestellt. Jesus Christus
hat aus Liebe zu uns den Zorn Gottes
auf sich genommen.

Dort am Kreuz starb er fiir deine
und meine Stinden. Er tat es, weil er
dich und mich so sehr liebt, und er
tat es, weil er dich und mich vor der
ewigen Verdammnis retten wollte (Joh
3,16). Das Einzige, was wir tun missen,

ist umkehren. Umkehren von unserem
stindigen und gottlosen Lebensstil, das
dem Worte Gottes an allen Ecken und
Enden widerspricht, und gleichzeitig
uns hinwenden zu Jesus Christus, der
uns alle unsere Stinden vergeben mdch-
te. Es gibt keine Siinde, die so gross ist,
dass sie Gott dir nicht vergeben kénnte
(1Joh 1,9).

Gott mochte dir Stindenvergebung
schenken. Gott méchte dir ewiges
Leben in der Herrlichkeit schenken. Und
Gott mochte dir helfen, dein Leben
in Ordnung zu bringen. Zuerst muss
die Beziehung zwischen Gott und uns
geklart werden, und dann miissen
unsere Vergehen auch im zwischen-
menschlichen Bereich beseitigt werden.
Wir missen einander unsere Stinden
eingestehen und um Vergebung bitten.
Sehr oft ist das die Grundlage fiir einen
Neuanfang in der Ehe oder in der Bezie-
hung.

Viele von uns haben Jesus be-
reits ihre Stinden bekannt und ihn als
HERRN in ihr Leben aufgenommen.
Auch du bist herzlich eingeladen, Jesus
heute noch deine Siinden zu bekennen
und ihn um Vergebung zu bitten. Diese
Entscheidung hinauszuschieben ist sehr
riskant. Denn wenn wir tot sind, haben
wir keine Mdglichkeit mehr, uns zu
Jesus zu bekehren (Lk 16,19 ff.).

Schau nicht darauf, was dein
Ehepartner sagen wiirde, wenn du
Jesus heute als den Herrn in dein Leben

SIEBTES GEBOT 67



aufnimmst. Schau auch nicht darauf,
was deine Arbeitskollegen oder Freunde
sagen wiirden, wenn du Jesus um Ver-
gebung deiner Siinden bitten wiirdest.
Schau darauf, was du alles verlierst,
wenn du Jesus nicht in dein Leben auf-
nimmst und du nach dem Tod flr ewig
verloren gehst.

Wenn jemand diesbeziiglich ein
Gesprach wiinscht, darf er gerne auf
mich zukommen.

Amen!

Anhang

Mann und Frau sind gleichwertig,
aber andersartig

Mann und Frau sind von Gott gleich-
wertig, aber andersartig geschaffen.
Bereits in 1 Mo 1,27 heisst es, dass
Gott Mann und Frau nach seinem
Ebenbild schuf. Aus Gottes Sicht war
es nicht gut, dass der Mann allein ist,
und deshalb hat er ihm wértlich eine
Hilfe geschaffen, ndmlich die Frau. Das
hebrdische Wort flir «Hilfe» ist nicht
abwertend, wie man das im Deutschen
vielleicht meinen konnte.

Es wird im Alten Testament sogar
flr Gott verwendet. In Ps 70,6 heisst
es z. B.: Gott, eile zu mir. Mein Helfer
und mein Retter bist du! Gott wird hier
also als Helfer, als Hilfe, bezeichnet. Von
einer Abwertung dieses Helfers oder

68 SIEBTES GEBOT

dieser Hilfe kann also gar nicht die Rede
sein. Vielmehr sagt dieser Begriff etwas
tber die Hilfsbedirftigkeit des Mannes
aus. Der Mann ist auf die Hilfe der Frau
angewiesen. Er ist in einem gewissen
Sinne von ihr und ihrer Unterstlitzung
abhdngig.

In diesem Zusammenhang mdochte
ich noch auf eine Besonderheit in Vers
22 hinweisen. Dort heisst es ndmlich,
dass Gott die Frau von der Rippe oder
der Seite des Mannes formte. Gott hat
die Frau nicht vom Haupt des Mannes
gemacht, damit sie tber ihn herrsche.
Gott hat die Frau aber auch nicht vom
Fuss des Mannes geschaffen, damit er
sie unterdriicke.

Er hat die Frau von der Seite, von
der Rippe des Mannes geformt, damit
sie ihm gleichwertig zur Seite stehe
und ihm eine Hilfe sei. Obwohl Mann
und Frau gemass der Bibel gleichwertig
sind, ist die Frau nicht einfach ein Klon
des Mannes, sondern eine ihm entspre-
chende Ergdnzung. Das umfasst sowohl
den kérperlichen als auch den geistlich-
seelischen Bereich.

Was ist mit der Ehelosigkeit?

Auch wenn die Heirat und das Kin-
derzeugen der Grundabsicht Gottes
entsprechen, so kennt die Bibel auch die
Gabe der Ehelosigkeit (1 Kor 7,7). Paulus
nennt in 1 Kor 7 zwei Griinde, warum
es sinnvoll ist, ledig zu bleiben (vgl. Mt

19,12). Der eine Grund ist die Tatsa-
che, dass Note, wie z. B. Verfolgungen,
vorherrschen oder am Kommen sind,
und der andere Grund ist die Tatsache,
dass man als ledige Person Gott besser
dienen kann als mit einer Familie. Denn
wenn man eine Familie hat, ist man
auch flir sie verantwortlich und hat
folglich weniger Zeit fir die Arbeit im
Reiche Gottes.

Ist die Ehe ein Vertrag oder ein Bund?

In Mal 2,14 wird die Ehe als Bund be-
zeichnet. Was aber ist der Unterschied
zwischen einem Vertrag und einem
Bund? Ein Vertrag ist ein Abkommen
zwischen zwei Parteien. Jede Seite

verpflichtet sich dazu, einer bestimmten
Forderung nachzukommen. Kommt eine

Partei ihrer Forderung nicht nach, ist
der Vertrag gebrochen und die andere
Partei ist nicht mehr verpflichtet, ihre
Forderung zu erfillen.

Bei einem Bund ist das anders.
Beide Bundespartner versprechen, ihrer
Forderung nachzukommen, auch wenn
der andere Bundespartner seine Forde-
rung nicht erflllen sollte. Der Bund ist
also tief greifender. Er erfordert véllige
Selbstlosigkeit. Selbst wenn ein Ehe-
partner untreu ist, hat der andere nicht
das Recht, auch untreu zu sein.

Gott selbst ist uns darin ein Vorbild.
Wenn wir Christen mal siindigen und
somit untreu sind, so bleibt er dennoch

treu, denn er kann sich selbst nicht
verleugnen. So heisst es in 2 Tim 2,13.

Zur Unterscheidung von Mann und Frau als gleichwer-
tig, aber andersartig siehe Anhang Seite 68 f.
Zoophilie wird auch Sodomie genannt.

Man spricht hier auch von der Angelophilie.

Damit ist sowoh! Polyandrie (Vielmannerei) als auch
Polygynie (Vielweiberei) gemeint.

Vgl. auch 1 Mo 2,24.

Vgl. Mt 5,32; Mt 19,1-9; Mk 10,1-12.
http://www.welt.de/vermischtes/article132215526/
Daenemark-debattiert-ueber-legale-Sodomie.html
[abgerufen am 06.02.2015].
http://www.welt.de/gesundheit/article 117549967/
Grossbritannien-will-Drei-Eltern-Babys-zulassen.html
[abgerufen am 07.02.2015].
http://www.welt.de/politik/ausland/article137090531/
Babys-duerfen-zwei-Muetter-und-einen-Vater-haben.
html [abgerufen am 06.02.2015].

SIEBTES GEBOT 69



DU SOLLST NICHT STEHLEN!

2. Mose 20,14
22. Februar 2015

Im September vergangenen Jahres
kaufte ich mir via Internet ein Modul
fiir mein Bibelprogramm, das ich auf
meinem Computer benutze. Diese
Erweiterung kostete 69 Dollar und 90
Cents. Bereits zu meiner Studienzeit
hatte ich immer wieder mal Module
von dieser Firma gekauft und dann
jeweils 10 % Rabatt erhalten, weil ich
Vollzeitstudent war.

10 % Rabatt figurierten automa-
tisch auch auf dieser Bestellung. Sie
machten 6 Dollar und 99 Cents aus. Ich
war aber nicht mehr Vollzeitstudent an
der STH. Hatte ich mich nicht anschlies-
send in einer E-Mail bei dieser Firma
gemeldet und ihnen gesagt, dass ich
nicht mehr Vollzeitstudent bin, hdtte
ich 6 Dollar und 99 Cent gestohlen
und wire somit am achten Gebot und
dessen Geber schuldig geworden.

Jesus sagt in Lk 16,10: Wer im Ge-
ringsten treu ist, ist auch in vielem treu,
und wer im Geringsten ungerecht ist, ist
auch in vielem ungerecht. In der heuti-
gen Predigt wollen wir die ganze Breite

70 ACHTES GEBOT

des Gebotes Du sollst nicht stehlen
betrachten. Das achte Gebot beschrénkt
sich nicht nur auf den Diebstahl von
Gegenstanden, sondern tangiert auch
die Fragen nach Arbeit und Eigentum
und Reichtum und Armut aus biblischer
Sicht.

Blicken wir nun auf den Zusam-
menhang des achten Gebotes, dann
wird deutlich, dass auch dieses Gebot
an die Voraussetzung in Vers 2 an-
kniipft. Wenn Jahwe dein Gott ist, dann
wirst du nicht stehlen. Denn als Christ
zu stehlen, wiirde heissen, Gott nicht zu
respektieren.

Fir uns Christen sind die Gebote
also Korrektiv und Handlungsanweisung
fur den Alltag. Sie zeigen uns, wo wir
nicht dem Willen Gottes entsprechend
leben, und gleichzeitig geben sie vor,
wie er will, dass wir leben sollen. Damit
|4sst er uns aber nicht allein, sondern
er will uns Glaubigen vergebend und
helfend zur Seite stehen (Joh 15,1 ff.).

Fir Personen, die Jesus Christus
noch nicht durch den Glauben in ihr

Leben aufgenommen haben, zeigen die
Gebote haarscharf auf, wo sie standig
an Gott und den Mitmenschen schuldig
werden. Die Gebote Gottes sind wie ein
Schiedsrichter, der die Ubertretungen
und Verstdsse schrillend abpfeift. Wenn
du nun dein Leben im Lichte der Gebote
Gottes siehst und die Gebote deine
zahlreichen und schwerwiegenden
Ubertretungen in einem unendlichen
Pfeifkonzert abpfeifen, dann wollen sie
dich wachritteln und dir deine Verlo-
renheit aufzeigen.

Die Verlorenheit besteht der Bibel
zufolge darin, dass jeder Stinder - und
gemass Eph 2,3 ist jeder Mensch von
Natur aus ein Stinder - die Ewigkeit
in der Verdammnis verbringen wird.!
Erst hierin wird die immense Tragweite
unserer Verstosse gegen Gottes Gebote
sichtbar. Damit wird deutlich: Jeder
Mensch braucht Erlésung! Ich brauche
Erlésung von meinen Siinden!

Diese besteht aber nicht darin, wie
man meinen kdnnte, dass ich aus eigner
Kraft versuche, die Gebote Gottes zu
halten. Denn erstens kann kein Mensch
sein Leben lang alle Gebote Gottes bis
ins letzte Detail hinein halten - das
ist in Pred 7,20 nachzulesen - und
zweitens, selbst wenn ich alle Gebote
halten konnte und nur ein Gebot ein
einziges Mal libertreten wiirde, wire ich
gemass Jak 2,10 an allen Geboten und
somit auch vor Gott schuldig geworden.
Gott ist der Geber aller Gebote, und wer

schon nur ein einziges Gebot (bertritt,
ist vor Gott schuldig und wird flir ewig
verdammt!?

Worin besteht dann aber die
Erlésung? In Jesus Christus! 1. Wir
Menschen sind alle in irgendeiner
Form Ubertreter der Gebote Gottes.?
Jesus Christus hat als Sohn Gottes alle
Gebote immer gehalten (Hebr 4,15).%

2. Wir Menschen sind ungerecht. Jesus
Christus ist absolut gerecht. 3. Als Siin-
der haben wir der Schrift zufolge den
Tod verdient (Rém 6,23). Jesus dagegen
nicht.

Gottes Liebesangebot flir uns Men-
schen besteht darin, dass er uns einen
Rollentausch anbietet. Jesus Christus
will uns unsere Siindenlast abnehmen.
Im Gegenzug dazu bietet er uns seine
Gerechtigkeit an, mit der wir vor Gott
in der Ewigkeit bestehen kénnen. Er
hat bereits deine und meine Strafe fiir
unsere Stinden getragen und ist stell-
vertretend fiir uns am Kreuz gestorben.
Wenn auch du dich zu ihm wendest,
ihm deine Siinden bekennst und ihn
als alleinigen Herrn in dein Leben
aufnimmst, befreit er dich gerne von
deiner Stindenlast und macht dich zu
seinem Kind.® Als Kinder Gottes sind wir
Erben Gottes und somit auch Erben des
Himmels.

Die Gebote Gottes halten uns also
zuerst einen Spiegel vor und zeigen uns,
wie verloren wir sind, und dann weisen
sie auf Jesus Christus hin, der der

ACHTES GEBOT 71



Einzige ist, der uns Stindenvergebung
und ewiges Leben schenken kann und
es auch will.

Die heutige Predigt will beides:
Erstens will sie aufzeigen, dass wir alle
schon irgendwann einmal in unserem
Leben das achte Gebot Ubertreten und
somit die Erldsung in Jesus Christus no-
tig haben. Zweitens will sie uns Christen
auch Handlungsanweisung sein und
zeigen, wie Gott will, dass wir als seine
Kinder im Alltag leben sollen.

Wenn wir uns das achte Gebot im
Hebrdischen anschauen, fallt zundchst
auf, dass es sich auch in diesem Fall
um ein kategorisches Verbot handelt.
Stehlen ist grundsétzlich verboten.
Ausnahmen gibt es nicht. Wenn Wit-
wen, Waisen oder Auslander auf den
Getreidefeldern der Israeliten Nachlese
hielten®, ist das keine Ausnahme vom
achten Gebot, sondern eine ausdriickli-
che Erlaubnis, nachzulesen z. B. in 5 Mo
24,20 ff.

Das Gleiche galt auch fiir den Fall,
wenn jemand durch das Feld seines
Néachsten ging und von den Trauben
oder dem Getreide ass, um seinen
Hunger zu stillen. In 5 Mo 23,25 und
26 lesen wir: Wenn du in den Weinberg
deines Ndchsten kommst, dann magst
du Trauben essen nach Herzenslust,
[bis] du satt bist; in dein Gefdss aber
darfst du nichts tun. Wenn du in das
Getreide[feld] deines Néichsten kommst,
dann darfst du Ahren mit deiner Hand

72 ACHTES GEBOT

abpfliicken; aber die Sichel sollst du
nicht Giber das Getreide deines Néchs-
ten schwingen.’

Ferner gilt es zu beachten, dass das
Verb, das hier im Hebréischen fiir «steh-
len» verwendet wird, auch «entwendeny,
«tduschen», «rauben» oder «entfiihren»
bedeuten kann.

Gestohlen werden kénnen Tiere (1
Mo 30,33; Ex 21,37), Gegenstdnde (1
Mo 31,30.32), Geld (1 Mo 44,8) oder
Menschen, z. B. indem sie als Gefange-
ne entfiihrt und als Sklaven verkauft
werden. Denken wir da beispielsweise
an Josef, der gemdss 1 Mo 40,15 aus
dem Land der Hebrder gestohlen wurde
(1 Mo 31,26; 2 Mo 22,16).

Damit ldsst sich die Breite dieses
Gebotes abstecken. Das achte Gebot
verbietet den Griff nach dem Eigentum
des Nédchsten. Mit Eigentum kénnen
Tiere, Gegenstande oder Geld ge-
meint sein. Gleichzeitig untersagt es
jede Antastung des Nédchsten und die
Minderung seines Bestehen-Kénnens.
Gott will, dass sich der Mensch selbst
versorgen kann.

Eigentum aus biblischer Perspektive

Als Israel das Land Kanaan in Besitz
nahm, wurde es durch Losverfahren an
die Stdmme und Sippen verteilt.? Auf
diese Weise war jeder Israelit bzw. jede
israelitische Familie zu Landbesitz ge-

kommen. Den Israeliten war es grund-
sdtzlich verboten, ihr Land zu verkaufen
bzw. Land dazuzukaufen. Wenn jemand
dennoch das Land seines Nachsten
kaufte, so musste er es beim Jobeljahr,
das alle 50 Jahre stattfand, wieder dem
urspriinglichen Eigentlimer zuriick-
geben.® Der Kaufpreis hatte sich dabei
nach den noch ausstehenden Ernten bis
zum Erlassjahr zu richten."

Auf diese Weise sollte verhindert
werden, dass ein Israelit verarmte. Jeder
sollte ein Stiick Land besitzen und somit
in der Lage sein, sich selbst zu versor-
gen. In 5 Mo 15,4 sagt Gott (paraphra-
siert): «Es soll ja kein Armer unter euch
sein.» Die Regelung, das fremde Land im
Jobeljahr wieder an den urspriinglichen
Eigentlimer zuriickzugeben, begriindet
Gott damit, dass er der Schépfer und
damit auch Eigentlimer aller Dinge ist."
In 3 Mo 25,23 sagt Gott (paraphrasiert):
«Mir gehdrt das Land, und ihr seid
Fremdlinge und Beisassen bei mir.»'

Beziiglich des Eigentums sind aus
biblischer Sicht also zwei Aspekte
festzuhalten: Einerseits ist Gott der
Urheber und Eigentiimer der gesamten
Schépfung. Wir Menschen sind nichts
mehr als Verwalter seines Eigentums,
das er uns zur Verfligung gestellt hat.
Er hat das Ackerland gemacht. Er ldsst
es regnen. Er hat die Bodenschétze
gemacht. Er gibt uns Gaben und Fihig-
keiten, mit denen wir Dinge herstellen
und erwirtschaften kénnen.

Andererseits gestattet Gott, der
Geber aller Gaben™, ausdriicklich das
Recht auf Eigentum. Dieses Privateigen-
tum ist von Gott durch das achte Gebot
geschitzt. Das von Gott anvertraute Gut
dirfen wir auch im biblischen Rahmen
geniessen. In 1 Tim 6,17 sagt Paulus,
dass wir unser Vertrauen nicht auf den
Reichtum setzen sollen, aber das, was
Gott uns darreicht, geniessen dirfen.'

Voraussetzung ist natirlich, dass
wir unser Eigentum, vielleicht ist es
sogar Reichtum, ehrlich und recht-
massig erworben haben. Eigentum
wird in der Regel durch Arbeit, kann
aber auch durch Schenkung oder
Erbschaft erworben werden. Arbeit ist
aus biblischer Sicht nichts Schlechtes
und auch keine Strafe, obwohl Gott
nach dem Stindenfall der Arbeit Mihsal
und Plage hinzugefiigt hat." Aber die
Arbeit an und fiir sich ist ein Aspekt der
Gottesebenbildlichkeit. Denn Gott selbst
hat beispielsweise bei der Schopfung
gearbeitet.'

Die Faulheit dagegen wird in der
Bibel getadelt. Besonders das Buch der
Spriiche ist gespickt voll von kritischen
Ausserungen tiber Faulheit. In Spr
6,9-11 steht z. B.: Bis wann, du Fauler,
willst du noch liegen? Wann willst du
aufstehen von deinem Schlaf? Noch ein
wenig Schlaf, noch ein wenig Schlum-
mer, noch ein wenig Héndefalten, um
auszuruhen - und schon kommt wie
ein Landstreicher deine Armut und

ACHTES GEBOT 73



dein Mangel wie ein unverschdmter
Mann."

Wir halten soweit fest: Einerseits
ist Gott Eigentiimer der gesamten
Schépfung und wir Menschen lediglich
Verwalter seiner Glter. Andererseits be-
tont Gott gerade durch das achte Gebot
das Recht auf Eigentum und will dieses
vor der Willkiir des Ndchsten schiitzen.
Der (bliche Weg, Eigentum zu erlangen,
ist die Arbeit, die seit dem Stindenfall
mit Miihsal verrichtet wird. Faulheit
entspricht nicht der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen.

Aber wie verhalt es sich nun mit
Armut und Reichtum aus biblischer
Sicht? Ist Armut eine Strafe Gottes oder
gar eine Stinde und Reichtum immer
Segen? Die Bibel zeichnet ein differen-
ziertes Bild von Armut und Reichtum,
dem wir nun genauer nachgehen
wollen.

Armut wird im Alten Testament
einerseits als Selbstverschulden be-
zeichnet, ndmlich dann, wenn Faulheit
die Ursache ist. So heisst es in Spr
10,4: Arm wird, wer mit ldssiger Hand
schafft. Oder Spr 11,16: [...] Den Faulen
fehlt es an Besitz [...].

Andererseits wird Armut im Alten
Testament auch als Fremdverschul-
den bezeichnet, ndmlich dann, wenn
jemand seinen Néchsten auf dessen
Kosten in die Armut drdngt. In Jes
10,1-2 kritisiert Jesaja die Verantwort-
lichen des Volkes scharf, weil sie das

74 ACHTES GEBOT

Recht der Witwen und Waisen beugen,
um an ihr Hab und Gut zu kommen.
Das ist fremdverschuldete Armut, die
Gott aufs Hochste verachtet.'

Obwohl Armut im Alten Testament
grundstzlich ein Ubel ist, so werden
jedoch auch einige Vorziige genannt.

In Spr 19,1 steht (Luther): Ein Armer,
der in Unschuld wandelt, ist besser als
einer, der Verkehrtes spricht und dabei
reich ist."®

Im Neuen Testament wird Armut
kaum thematisiert. Wenn, dann aus der
Sicht der Wohlhabenden, die sich um
die Armen kiimmern sollen. Lediglich
in 2 Thes 3,10 weist Paulus darauf hin,
dass, wer nicht arbeiten will, auch nicht
essen soll.

Auch Reichtum wird in der Bibel
unterschiedlich bewertet. So wird bei-
spielsweise im Alten Testament Reich-
tum als Segen Gottes bezeichnet. In Spr
10,22 steht: Der Segen des HERRN, der
macht reich [...]. Reichtum wird aber
auch als wirdiger Lohn fir die erbrach-
te Arbeit gepriesen. In Spr 10,4 steht:
[...] die Hand der Fleissigen macht reich.

Dann aber wird Reichtum im Alten
Testament auch relativiert. In Spr 3,13 f.
steht: Gliicklich der Mensch, der Weis-
heit gefunden hat [...]! Denn ihr Erwerb
ist besser als Silber und [wertvoller] als
Gold ihr Gewinn.»®

Und schliesslich wird im Alten
Testament auch ausdriicklich vor den
Gefahren gewarnt, die mit dem Reich-

tum verbunden sind. So heisst es in Spr
11,28: Wer sich auf seinen Reichtum
verldsst, der wird untergehen |[...].

Im Neuen Testament tritt der posi-
tive Aspekt des Reichtums in den Hinter-
grund und die Warnung vor den Gefah-
ren des Reichtums in den Vordergrund.
Der Wohlstand des reichen Kornbauers
verfiihrt ihn, auf seinen Reichtum zu
vertrauen (Lk 12,16 ff.). Der Reichtum
des reichen Mannes I3sst ihn die Not des
Lazarus tbersehen (Lk 16,13).

Jesus sagt (Mt 16,26 paraphrasiert):
«Was nitzt es, wenn jemand die ganze
Welt gewinnt und an seiner Seele Scha-
den nimmt?» Sprich: Was hilft es dir,
wenn du steinreich bist und doch nach
dem Tod fiir ewig in der Holle verloren
gehst? Paulus bezeichnet die Habsucht
in Kol 3,5 als Gétzendienst.?' Immer
wieder wird vor der Vergdnglichkeit des
Reichtums gewarnt.??

Schliesslich legt Paulus seinen
Finger auf die mit der Habsucht und der
Geldgier verbundenen Stinden. In 1 Tim
6,9 schreibt er: Die aber reich wer-
den wollen, fallen in Versuchung und
Fallstrick und in viele unverniinftige
und schddliche Begierden, welche die
Menschen in Verderben und Untergang
versenken. Es sind gerade Geldgier und
Habsucht, die uns in allerhand dunkle
Geschafte und Machenschaften fiihren.

Stattdessen werden wir Christen an
unsere soziale Verantwortung erinnert,
die mit unserem Wohlstand verbunden

ist. Reichtum verpflichtet! Jesus sagt:
Wer zwei Mdntel hat, der gebe dem, der
keinen hat (Lk 3,11). Und in 1 Tim 6,17 f.
fordert Paulus die Wohlhabenden auf,
reich an guten Werken und freigiebig zu
sein. Im Hinblick auf den Umgang in der
Gemeinde heisst es in Jak 2,1 ff., dass
Reiche nicht bevorzugt und Arme nicht
benachteiligt werden sollen.

Die Bibel warnt also davor, un-
ser Vertrauen auf das Geld zu setzen
und nicht auf Gott. Sie weist auf die
Vergénglichkeit des Reichtums und auf
die Unvergédnglichkeit des Heils in Jesus
Christus hin. Sie warnt vor Geldgier
und Geiz und den damit verbundenen
dunklen Machenschaften. Stattdessen
werden wir Christen aufgefordert,
die Gemeinde und die Missionsarbeit
finanziell zu unterstiitzen und uns um
die Bediirftigen zu kimmern. Denn im
Geben liegt Segen® und einen fréhli-
chen Geber hat Gott lieb.*

Halten wir es doch mit Paulus, der
sagt: Ich kann niedrig sein und kann
hoch sein; [...] satt sein und hungern,
[..] Uberfluss haben und Mangel leiden
[..]”° (Phil 4,12). Ein Christ kann also
beides: Er kann mit Armut und mit
Reichtum umgehen, denn er kimmert
sich an erster Stelle um das Reich Got-
tes.2

ACHTES GEBOT 75



Die Bedeutung von «Du sollst nicht
stehlen» fiir uns heute

Wenn wir bis dahin die Aspekte Arbeit
und Eigentum und Armut und Reich-
tum aus biblischer Perspektive betrach-
tet haben, so gilt es nun, nach der
konkreten Bedeutung des achten
Gebotes fiir uns heute zu fragen.

Dazu mdchte ich exemplarisch sieben
Beispiele aus unserem heutigen Leben
herausgreifen:

1. Diebstahl von Geld oder

Gegenstdnden
Wenn ich an das Gebot Du sollst nicht
stehlen denke, kommen mir zum
Beispiel der Taschendieb, der ein Handy
klaut, oder der Ladendieb, der Sussigkei-
ten stiehlt, in den Sinn. Aber auch das
absichtliche Mitnehmen von Hotel-
handtiichern ist Diebstahl. Ich habe mal
mit einer Person zusammengearbeitet,
die von jeder Veranstaltung, an der sie
teilnahm, Besteck oder Geschirr mit-
zunehmen pflegte. Auch diese Art von
Diebstahl ist Stinde und ein Verstoss
gegen das achte Gebot.

Im Neuen Testament wird uns die
Geschichte von Hananias und Saphi-
ra berichtet, die Gott belogen und
betrogen.”” Sie gaben ndmlich vor, das
gesamte Geld vom Verkauf ihres Grund-
stuickes in die Gemeinde gegeben zu
haben. Sie hatten jedoch einen Teil des
Geldes fiir sich behalten.?® Gottes Strafe

76 ACHTES GEBOT

war hart. Er liess beide innerhalb von
drei Stunden sterben.?®

2. Das Betriigen des Finanzamtes
Das Frisieren der Steuererkldrung

gilt vielerorts als Kavaliersdelikt. «Das
machen doch eh alle, und ausserdem
zahle ich bereits genugp, heisst es dann.
Werden jedoch die abzugsberechtigten
Ausgaben entgegen der rechtlichen
Lage kiinstlich erhoht oder die zu
versteuernden Betrdge nicht alle an-
gegeben, so liegt ein Bruch des achten
Gebotes vor.

In die gleiche Kategorie fillt auch
die Schwarzarbeit. Dabei wird das Geld
bewusst am Finanzamt vorbeigefiihrt,
um personlichen Profit daraus zu schla-
gen. Der Staat und somit die gesamte
Gesellschaft wird um seine Einnahmen
betrogen. Im Volksmund heisst es: «Lass
dich nicht erwischen!» In der Bibel
heisst es: Gib dem Kaiser, was des Kai-
sers ist*® bekenne deine Stinde vor Gott
und deinen Mitmenschen®' und regle,
was zu regeln ist3!

3. Das Betriigen des Zollamtes

Gerade in den vergangenen Wochen,

in denen die Kaufkraft des Schwei-

zer Frankens in den Nachbarldandern
deutlich gestiegen ist, wurden vermehrt
Verstésse gegen die Einfuhrgesetze ver-
zeichnet. Auch diese Art des Betruges
ist jedoch Diebstahl und ein Verstoss
gegen das achte Gebot. Als Christen

haben wir uns dem Staat und seinen
Gesetzen unterzuordnen, so lesen wir es
in Rém 13,1 ff. Die einzige Ausnahme
ist dann gegeben, wenn der Staat uns
zu einer Sinde zwingt. Da haben wir zu
widerstehen.

4. Das Nichteinhalten von
Zahlungsfristen
Auch das ist eine Art des Stehlens. Wer
seine Rechnungen nicht zu den vorge-
gebenen Fristen bezahlt, beraubt seinen
Geschéftspartner um seinen Lohn und
verschafft sich selbst womdglich noch
Vorteile dadurch. Gerade unter Freun-
den, Verwandten und Kollegen, mit
denen man schnell mal einen Vertrag
oder eine Abmachung miindlich oder
per Handschlag macht, kann es zum
Nichteinhalten von Zahlungsfristen
kommen. Solche Siinden belasten dann
die zwischenmenschliche Beziehung,
aber auch die Beziehung zu Gott. Leider
passiert so etwas auch unter Christen.

5. Diebstahl von geistigem Eigentum
Auch geistiges Eigentum wird durch das
achte Gebot geschiitzt. Dazu gehdren
Schépfungen aus den Bereichen der Li-
teratur, Kunst, Kultur und Wissenschaft.
Ein klassisches Beispiel fur den
Diebstahl geistigen Eigentums ist
das Abschreiben bei einer Priifung
vom Schulkameraden. Ahnlich ist es
auch mit einem Plagiat. Besonders in
Deutschland wurde dieses Thema in den

vergangenen zwei Jahren 6ffentlich
diskutiert, da einige hochrangige Politi-
ker in ihren Dissertationen nicht sauber
gearbeitet hatten. Als Wissenschaftler
nicht sauber zu arbeiten, hort sich nach
Schluderei an. Die Bibel nennt so ein
Vergehen jedoch Diebstahl.

Diebstahl von geistigem Eigentum
liegt auch dann vor, wenn z. B. Musik,
Lieder oder Computerprogramme
entgegen dem Kopierrecht vervielfaltigt
oder sogar verkauft werden. Gerade in
Gemeinden werden oft im Umgang mit
Liedern Kopierrechte ibergangen und
missachtet.

6. Minderung des Bestehen-Kénnens

durch unwiirdige Léhne
Auch wenn die Frage nach einem wiir-
digen Lohn in der Schweiz wohl eher
ein kleineres Problem ist im Vergleich zu
anderen Landern, so sind wir doch indi-
rekt davon betroffen, weil die Schweiz
Produkte aus solchen Landern bezieht,
in denen Dumpingl6hne bezahlt werden
und unwirdige Arbeitsverhéltnisse
vorherrschen.

Die niedrigen Herstellungskosten
in Landern der Dritten Welt veranlas-
sen schweizerische und europdische
Firmen, ihre Produktionen ins Ausland
zu verlegen. Das ist aus biblischer Sicht
kein Problem, solange den dortigen
Verhiltnissen entsprechend wiirdige
Lohne gezahlt werden und angemesse-
ne Arbeitsbedingungen vorherrschen.

ACHTES GEBOT 77



Der Kauf von Fair-Trade-Produkten
packt das eigentliche Problem, ndmlich
die Geldliebe und die unwiirdige Berei-
cherung auf Kosten anderer, nicht bei
der Wurzel an. Das eigentliche Problem,
namlich die Stinde, hat Jesus Christus
am Kreuz beseitigt.

Deshalb gilt es, von unseren unethi-
schen Wirtschaftsmethoden®® umzu-
kehren, bei Jesus Vergebung zu suchen
und dann mit seiner Hilfe biblische
Wirtschaftsmethoden zu entwickeln,
die vor allem der Wiirde der Armen ent-
sprechen. Hier hat dann der Kauf von
Fair-Trade-Produkten im Leben eines
Christen seinen Platz.

7. Die Antastung des Néchsten als
Personendiebstahl

In 5 Mo 24,7 steht: Wenn ein Mann
gefunden wird, der einen von seinen
Briidern, [einen] von den Séhnen Israel,
geraubt hat und ihn als Sklaven behan-
delt und verkauft hat, dann soll dieser
Dieb sterben.

Einen Menschen zu stehlen, ihm
seine Freiheit zu rauben oder ihn zu
einem Sklaven zu machen, wird hier ex-
plizit als Diebstahl bezeichnet. Notigung
und Sklaverei fallen in die Kategorie der
Freiheitsberaubung und sind somit aus
biblischer Sicht Diebstahl.

In der westlichen Welt meinen wir
oft, wir hétten die grausame Sklaverei
der 16. bis 19. Jahrhunderte Gber-
wunden. Wir lassen uns jedoch von

78 ACHTES GEBOT

den neuen Erscheinungsformen der
Sklaverei blenden. Minderjéhrige oder
Auslanderinnen, die zur Prostitution
gezwungen werden, beraubt man auf
brutale Art und Weise ihrer Wiirde und
der ihnen zustehenden Freiheit.

Auch der Organhandel ldsst auf
dem Schwarzmarkt neue Formen des
Diebstahls aufkommen. Immer wieder
kommt es - vor allem in armen Landern
- vor, dass wahrend einer Operation
den Patienten ohne ihr Wissen und
ohne ihre Zustimmung Organe entnom-
men werden. Diese werden dann auf
dem Schwarzmarkt zum Kauf ange-
boten. Das ist eine schreckliche Form
des Diebstahls. Von solchen wider-
g6ttlichen Machenschaften profitieren
wieder die Reichen aus der westlichen
Welt.34

Wie kann man dem Stehlen
entgegenwirken?

Wenn wir uns diese Breite und Tiefe
des Gebotes Du sollst nicht stehlen vor
Augen fiihren, wird uns bewusst, dass
wir alle irgendwo versagt und vor Gott
und unseren Mitmenschen schuldig ge-
worden sind. Ich méchte diese Predigt
damit schliessen, dass ich nochmals auf
zwei Aspekte hinweise.

1. Diebstahl, und damit zusam-
menhdngend Geiz und Habsucht, sind
Slinden gegen Gott. In 1 Joh 1,9 heisst

es, dass wir unsere Stinden vor Gott be-
kennen sollen. In Jesus Christus méchte
er uns unsere Stinden gerne vergeben,
sofern wir ihn darum bitten.

2. Diebstahl ist auch eine Stinde ge-
gen meinen Nachsten. Bereits im Alten
Testament wird der Dieb dazu aufge-
fordert, das gestohlene Gut zuriickzu-
bringen oder zu erstatten. Je nach Fall
sollte das gestohlene Gut sogar zwei-,
vier- oder flinffach erstattet werden.*
Im Neuen Testament ist das dhnlich.
Nachdem der reiche®® Z6llner Zachaus
Jesus bei sich aufgenommen hatte,
sagte er zu ihm: Siehe, Herr, die Hdlfte
meiner Gliter gebe ich den Armen, und
wenn ich von jemand etwas durch
falsche Anklage genommen habe, so
erstatte ich es vierfach (Lk 19,8).

Wenn wir Jesus Christus bei unserer
Bekehrung in unser Leben aufgenom-
men haben und er der alleinige Herr
in allen Bereichen unseres Lebens ist,
miussen Diebstahl, Habsucht und Geiz
der Ndchstenliebe weichen. Begangene
Stinden werden vor Gott und vor den
Mitmenschen bekannt und Gestohlenes
erstattet. Zachdus, der das Gestohlene
sogar vierfach erstattet und seinen
Reichtum Gott und somit den Bedirfti-
gen zur Verfiigung stellt, darf uns darin
ein Vorbild sein.

Eph 4,28 fasst den Hauptgedanken
der Predigt treffend zusammen: Wer
gestohlen hat, stehle nicht mehr, son-
dern miihe sich vielmehr und wirke mit

seinen Hdnden das Gute, damit er dem
Bedirftigen [etwas] mitzugeben habe.
Amen!

Vgl. Rém 3,23; Off 20,10 ff.; Joh 14,6.

Vgl. auch Rém 5,12.18 f.

Vgl. Rém 3,23; 1 Kon 8,46.

Vgl. auch Hebr 7,26; 9,14; 1 Petr 1,19; Jes 563,9.

.R6ém 8,9 ff.

Vgl. 3 Mo 19,9 f.; 23,22; 5 Mo 24,20 ff.
Vgl. hierzu auch Mt 12,1; Mk 2,23; Lk 6,1.
Vgl. Jos 14 ff.

9 Vgl. 3 Mo 25,28 ff.

10 Vgl. 3 Mo 25,50 ff.

11 Vgl. 2 Mo 19,5; Hi 41,3; Ps 24,1; 89,12.

12 Vgl. 3 Mo 25,34; Ps 119,19; Joel 3,2.

13 Vgl Jak 1,17.

14 Vgl.5 Mo 14,26; Pred 3,13;5,17;9,7; 11,9.

15 Vgl. 1 Mo 3,17.

16 Vgl.1 Mo 2,7.22.

17 Vgl. Spr 10,26; 19,24, 22,13; 26,14.

18  Vgl.Am 2,6 f.; 4,1; 5,11-13; 8,4-6; Mi 6,10-12;

Jer 5,26-28.

19 Wortlich heisst es: «und der dabei ein Tor ist».

20 Vgl Spr14,24; 16,16.

21 Vgl Eph 5,5; Lk 12,13-15

22 Vgl. Jak 5,1-6; 2,1-17.

23 Vgl. Apg 20,35.

24 Vgl. 2 Kor 9,7.

25 Vgl. 1 Kor 7,29 ff. In Spr 30,8 f. steht: [..] Armut und
Reichtum gib mir nicht, lass mich das Brot, das ich
brauche, geniessen, damit ich nicht, satt geworden,
leugne und sage: Wer ist [denn] der HERR? - und damit
ich nicht, arm geworden, stehle und mich vergreife an
dem Namen meines Gottes!

26 Vgl Mt 6,33.

27 Vgl Apg 5,1 ff.

27 Vgl.Apg 58 f.

29 Vgl Apg 5.7.

30 Vgl Mt22,21.

31 Vgl.1Joh19.

32 Vgl.Mt5.23f.

33 Zu unethischen Wirtschaftsmethoden gehdren auch
trickreiche Vertrage, Etikettenschwindel oder bewusste
Qualitatsminderung (z. B. bewusste Verkiirzung der
Lebensdauer bei der Herstellung von Produkten).

34 Esgdbe noch weitere Formen des Stehlens, auf die hier
aber nicht eingegangen werden kann. So z. B. féllt auch
die Verschwendung von beruflicher Arbeitszeit, das
Erheben von Wucherzinsen oder das Abschliessen von
trickreichen Vertrdgen unter das achte Gebot.

35  Vgl.2 Mo 22,3;2 Mo 21,37 ff.; 2 Mo 22,1 f;

3 Mo 5,21 ff.

36 Vgl Lk 19,2.

O ND O WN =
<
=N

ACHTES GEBOT 79



DU SOLLST NICHT FALSCH ZEUGNIS REDEN WIDER DEINEN
NACHSTEN!

2. Mose 20,16
8. Miirz 2015

Du sollst gegen deinen Nédchsten nicht
als falscher Zeuge aussagen.

Das neunte Gebot spricht im Kern
die Liige und den daraus entstandenen
Schaden an. Dieser wird aber nicht
dadurch abgewendet, dass man die
Wahrheit sagt. Man kann damit ndm-
lich bewusst dem Ndchsten Schaden
zufligen. Im weitesten Sinne umfasst
das neunte Gebot sowohl Absicht als
auch Folge all dessen, was wir mit
unserer Zunge anrichten.

Im ersten Punkt der heutigen
Predigt wollen wir uns anschauen, wie
Lige und Wahrheit in der Bibel verstan-
den werden. Im zweiten Punkt geht es
dann um die Bedeutung des neunten
Gebotes. Und im dritten Punkt wollen
wir das neunte Gebot als Messlatte
an unser Leben legen und uns einer
Selbstpriifung unterziehen, ganz nach
dem Motto Davids: «Herr, erforsche
mich und sieh, ob ein Weg der Miihsal
bei mir st

80 NEUNTES GEBOT

Liige und Wahrheit in der Bibel

Der Begriff «Llige» bedeutet im Alten
Testament ganz allgemein «nicht die
Wahrheit sagen». Wenn jemand bei-
spielsweise einen gefundenen Gegen-
stand als den eigenen bezeichnet, hat
er gelogen.?

Im Alten Testament gibt es aber
noch einen weiteren Bereich, der unter
die Kategorie «Ltige» fillt. Das ist der
ganze Bereich des Gotzendienstes, der
Wahrsagerei und der falschen Pro-
pheten. Zu Gott zu kommen, wére zur
Wahrheit zu kommen, und von Gott
wegzufiihren, ist in die Irre zu fiihren
und somit Liige.

Deshalb werden falsche Propheten
im Alten Testament der Llige bezichtigt,
denn sie fiihren von Gott weg. Der
Prophet Habakuk nennt die falschen
Propheten sogar Liigenlehrer.® Jeremia
nennt Gotzenbilder eine Lige, und
Wahrsagerei stellt er mit Ligengesich-
ten auf eine Stufe.*

Diese harte Linie wird im Neuen

Testament weitergeflihrt. Jesus nennt
Satan «Vater der Liige»®. Bereits im
Garten Eden erwies sich Satan als raffi-
nierter Liigner, der mit seiner Lige Eva
und durch Eva auch Adam zur Siinde
verfiihrte.® Auch heute noch tischt uns
Satan eine Liige nach der anderen auf.

Z. B. gaukelt er uns vor, dass Geld
Sicherheit gibt. Es dauert auch nicht
lange, und schon sind wir der Hab-
sucht verfallen. Wir wollen immer ein
bisschen mehr und dann noch mehr
und noch mehr. Schliesslich soll unser
Lebensabend abgesichert sein.

Eine zweite Luge, die uns der Teufel
vor die Augen schmiert, ist, dass Macht
und Ehre glicklich machen. Mein Ein-
satz und Engagement sind in der Firma
gefragt. Das Lob meines Chefs bedeutet
mir alles. Schliesslich will ich die Karri-
ereleiter aufsteigen.

Eine dritte Luge, die uns der Teufel
vorgaukelt, ist, dass das Aussehen das
Wichtigste ist. Kalorienarme Erndhrung,
Diaten um Diaten, Sport usw. geben in
unserem Leben den Ton an. Wir machen
unseren Wert von unserem Aussehen
abhéngig.

All das und noch vieles mehr sind
Ligen des Satans, denen wir auf den
Leim gehen. Wir lassen unsere Augen
blenden und machen Nebensadchlichkei-
ten zu Hauptsachen in unserem Leben.
Wir suchen den wahren Sinn und die
wahre Freude im Leben. Stattdessen
werden wir in die Irre geflihrt.

Wie anders ist da doch die Wahr-
heit! Sie verschleiert nicht, sondern sie
deckt auf. Sie fihrt nicht in die Irre,
sondern zum Ziel. Die Bibel versteht
unter «Wahrheit» aber mehr als nur das
zu reden, was den Tatsachen entspricht.

Gottes Wort selbst, die Bibel, ist die
Wahrheit. In Ps 119,160 heisst es: Die
Summe deines Wortes ist Wahrheit. Fir
dieses Wort birgt Gott selbst.” Jesus
sagt in Mt 5,18: Nicht der kleinste
Buchstabe wird vergehen, bis alles
geschehen ist®

Die biblische Wahrheit gipfelt
schliesslich darin, dass das gottliche
Wort Fleisch wurde, Mensch wurde wie
wir.® Dieses Wort ist niemand Geringe-
rer als Jesus Christus selbst. Frist die
Wahrheit in Person.' Erist die Wahr-
heit, die uns von den Liigen des Satans
befreien kann."

Deshalb spricht Paulus vom Evange-
lium als dem Wort der Wahrheit."? Wer
gemass Eph 1,13 das Wort der Wahrheit
hort und daran glaubt, wird gerettet.

Er wird durch das Wort der Wahrheit
geboren, wie es in Jak 1,18 heisst. Flr
uns heisst das konkret, dass wir uns von
den Liigen Satans abwenden und uns
zu Jesus Christus, der Wahrheit in Per-
son, hinwenden. Er ist der Einzige, der
uns von unseren Stinden und Irrwegen
befreien kann'™ und uns ewiges Leben
schenken méchte.™

Bei ihm finden wir das wahre Leben.
Bei ihm sind wir in Sicherheit. Er sieht

NEUNTES GEBOT 81



nicht auf unser Ausseres, sondern er
sieht unser Herz an. Ohne ihn laufen
wir am Sinn unseres Lebens vorbei

und landen schliesslich in der ewigen
Verlorenheit, wo uns der Zorn Gottes
erwartet.” Aber weil Jesus Christus uns
Menschen so sehr liebt und er unsere
ausweglose Situation sah, nahm er den
Zorn Gottes auf sich und starb flr uns
am Kreuz.

Sein Tod ist unser Leben. Jesus
Christus mochte auch dich aus den
Lugen deines Lebens befreien, dir den
wahren Sinn im Leben und echte Freude
schenken. Nimmst du dieses Geschenk
an?

Die Bedeutung des neunten Gebotes

Hier wird uns eine Gerichtssituation
geschildert. In dieser soll jemand, der
in einer lebendigen Beziehung mit Gott
lebt, nicht als falscher Zeuge auftreten.

In einer Gerichtssituation gibt es
bekanntlich zwei Parteien. Auf der
einen Seite ist der Kidger, der jeman-
den wegen einer Gesetzeslibertretung
anklagt. Um seine Klage zu bekréaftigen,
fuhrt der Kldger Zeugen an.

Auf der anderen Seite sitzt der An-
geklagte, der angeblich einen Rechts-
bruch begangen haben soll. Wenn sich
der Angeklagte im Gerichtsprozess
nicht selbst verteidigen kann, hat er
noch einen Verteidiger.

82 NEUNTES GEBOT

Zwischen diesen beiden Parteien
sitzt der Richter, der dafiir zu sorgen
hat, dass das giiltige Recht eingehalten
wird. Hat tatsdchlich ein Gesetzesbruch
stattgefunden, hat er eine angemessene
Strafe zu verhdngen.

Im neunten Gebot verbietet Gott
nun, in so einem Gerichtsprozess
als falscher Zeuge aufzutreten. Ein
Zeuge ist man dann, wenn man der Tat
beigewohnt hat und somit die Tat vor
Gericht bestétigen kann.' Ein falscher
Zeuge - man kdnnte auch sagen - ein
Liigenzeuge ist man dann, wenn man
jemanden beschuldigt, etwas getan zu
haben, was er nicht getan hat, oder
wenn man jemandem ein Alibi gibt, der
keins hat.”

Selbst dann, wenn man den Tatvor-
gang verdreht und somit sich selbst ins
positive Licht oder den anderen ins ne-
gative Licht riickt, ist man ein falscher
Zeuge, ein Ligenzeuge.

Die Folgen einer Falschaussage
vor Gericht kénnen sein, dass ich gut
dastehe oder der Ruf des Angeklagten
geschddigt wird. Mdglicherweise muss
er sogar ins Gefangnis, und - je nach
Rechtssystem - erhélt er sogar die
Todesstrafe.

Zur Zeit des Alten Testaments war
es so, dass bei einem Gerichtspro-
zess zwei oder drei Zeugen auftreten
mussten, um jemanden schuldig zu
sprechen.' Die Zeugen wurden dann
auf Zeit, Ort und Nebenumstédnde hin

getrennt voneinander befragt. Damit
sollte gesichert werden, dass die Zeugen
sich nicht gegenseitig deckten.

Ein einzelner Zeuge galt im Alten
Testament als befangen." Es war
ausdriicklich verboten die Todesstrafe
lediglich aufgrund einer einzelnen Zeu-
genaussage zu vollziehen.?® Ausserdem
mussten die Zeugen, wenn eine Todes-
strafe angeordnet wurde, den ersten
Stein werfen.?!

Diese géttlichen Vorschriften
flihrten dazu, dass die israelitische
Rechtspraxis im Gegensatz zu derje-
nigen der Nachbarvolker gerecht und
fair war. Dennoch gab es auch in Israel
Bestechung und Betrug. Deshalb fordert
Gott im Alten Testament, im Gerichts-
prozess weder die Wohlhabenden noch
die Geringen?? noch die Mehrheit? zu
bevorteilen.?* Ein Gericht darf sich nicht
nach dem Ansehen der Person richten.

Deshalb sind Gott auch Bestech-
ungsgeld und Bestechungsgeschenke
ein Dorn im Auge.”® In 5 Mo 16,19 sagt
Gott: Du sollst das Recht nicht beugen,
du sollst die Person nicht ansehen und
kein Bestechungsgeschenk nehmen.
Denn das Bestechungsgeschenk macht
die Augen der Weisen blind und ver-
dreht die Sache der Gerechten.

Eine falsche Zeugenaussage ver-
schafft dem Zeugen Vorteile und dem
Angeklagten Nachteile.?® Sie raubt dem
Angeklagten den Ruf oder - im Falle ei-
ner Todesstrafe - sogar das Leben. Im 8.

Kapitel des Johannesevangeliums wird
uns von einer Frau berichtet, die beim
Ehebruch ertappt wurde.?” Die Schrift-
gelehrten und Pharisder bringen diese
Frau nun zu Jesus und fordern, dass sie
gemdss alttestamentlicher Vorschrift
gesteinigt wird.2® Jesus dreht nun den
Spiess um und sagt: Wer von euch ohne
Siinde ist, werfe den ersten Stein.?®

Gemiss alttestamentlicher Vor-
schrift hatten die Zeugen den ersten
Stein werfen missen.*® Jesus sagt aber:
Wer von euch ohne Siinde ist, werfe
den ersten Stein. Jesus sagt nicht, dass
das mosaische Gesetz nicht mehr giiltig
ist. Er weist die Juden nur darauf hin,
dass sie alle Stinder®" und somit vor
Gott schuldig sind. Sie alle haben den
Tod verdient. Niemand hat das Leben
verdient.

Gleichzeitig macht Jesus deut-
lich, dass er nicht Freude am Tod des
Gottlosen hat, sondern daran, dass der
Gottlose von seinem stindigen Weg um-
kehrt und lebt.3 Jesus ist gekommen, zu
suchen und zu retten, was verloren ist.3
In Joh 3,17 heisst es: Denn Gott hat
seinen Sohn nicht in die Welt gesandft,
dass er die Welt richte, sondern dass die
Welt durch ihn errettet werde.

Wir alle mussen irgendwann einmal
vor dem Richterstuhl Gottes erscheinen,
so schreibt es Paulus in Rom 14,1034
Wir Christen haben aber das grosse
Vorrecht, dass wir gemdss 1 Joh 2,1-2
einen Beistand, einen Fiirsprecher und

NEUNTES GEBOT 83



Anwalt haben. Das ist Jesus Christus.
Ja, wir alle sind vor Gott schuldig. Ja,
das Strafgericht wird in vollem Umfang
vollzogen. Aber nein, es wird nicht an
uns Glaubigen vollzogen, sondern es
wurde bereits an Christus vollzogen, als
er am Kreuz fiir unsere Stinden starb.

Er hat die Strafe, die uns hatte
treffen mssen, auf sich genommen.
Das ist die gute Nachricht, das Wort der
Wahrheit. Deshalb gebthrt IHM allein
alle Ehre und all unser Dank. Auch du
bist herzlich eingeladen, dem Straf-
gericht Gottes zu entfliehen, indem
du unter dem Kreuz bei Jesus deine
Siinden ablddst und ihn um Vergebung
bittest.

Im Hinblick auf das neunte Gebot
waére es nun aber ein fataler Trug-
schluss, zu sagen, liigen sei lediglich im
Zusammenhang mit einem Gerichts-
prozess verboten, sonst aber nicht. Das
neunte Gebot greift im alttestamentli-
chen Kontext ein Beispiel der Liige auf,
welches die schlimmste Folge haben
kann, ndmlich den Tod.

Wenn jemand zur Zeit des Alten
Testaments in einem Gerichtsprozess
als Zeuge eine Falschaussage machte,
konnte das dem Angeklagten félsch-
licherweise das Leben kosten. Mit
anderen Worten: Unsere Zunge ist nicht
nur in der Lage, Menschen zu beliigen
oder ihren Ruf zu schadigen, sondern
sie sogar umzubringen.

Jakobus bringt es treffend auf den

84 NEUNTES GEBOT

Punkt, wenn er sagt (paraphrasiert):
«Die Zunge ist ein unstetes Ubel voll
tédlichen Giftes.»® Martin Luther zufol-
ge wird mit dem neunten® Gebot alle
Siinde der Zunge verboten, wodurch
man dem Néchsten Schaden tun oder
ihm zu nahe treten kann.

Beispiele aus dem Alltag

Im dritten und letzten Punkt der Predigt
wollen wir nun der Tiefe und Breite
dieses Gebotes nachgehen, indem wir
unser eigenes Leben am neunten Gebot
messen.

Nehmen wir als erstes Beispiel die
Lige selbst. Das neunte Gebot richtet
sich gegen die Luge in allen Varianten.®”
Ligen kénnen schriftlich, miindlich
oder durch Mimik und Gestik erfolgen.

Bei den Liigen geht es in der Regel
darum, sich selber in ein positives Licht
zu stellen oder aber dem Néachsten
gezielt zu schaden. Eine klassische Lige
ist heutigentags die Krankmeldung. Am
Montagmorgen bin ich so mide, weil
ich mir spatabends noch das Fussball-
spiel angeschaut habe. Schnell greife
ich zum Handy und schreibe meinem
Chef eine SMS, dass ich mit Fieber und
Gliederschmerzen im Bett liege, eine
glatte Liige.

Eine andere Form der Liige, die oft
vorkommt, ist die, dass man sich selbst
belligt. Diese Form der Liige kommt oft

im Zusammenhang von Siichten vor.
Man sagt: «Nein, ich bin nicht alkohol-
slichtig! Ich betrinke mich nur ganz
selten, und ausserdem flige ich keinem
damit Schaden zu. Ich kdnnte jederzeit
aufhéren mit dem Trinken, ich will nur
nicht.a»

Oder ich sage: «Nein, ich bin nicht
sexslichtig! Pornografie, liisterne Blicke
und lustvolle Gedanken sind fiir mich
kein Problem. Die paar Fehltritte in
der vergangenen Woche sind noch
kein Beweis dafiir, dass ich sexsiichtig
bin.» Auch das sind Liigen, die wir uns
stidndig einreden. In Off 21,8 heisst es,
dass Ligner in die ewige Verdammnis
kommen, wenn sie nicht von ihren Siin-
den umkehren und bei Jesus Vergebung
suchen.®

Halbwahrheiten sind ganze Lugen.
Es ist so schnell getan, dass man
gewisse Details wegldsst, damit man
selber besser dasteht, oder ein Ereignis
Ubertrieben darstellt, damit der Nichste
einen Schaden davontragt. Wohlge-
merkt, die Motivation ist hier entschei-
dend.

Halbwahrheiten gelten heutigen-
tags - so kommt es mir zumindest
vor - als Kavaliersdelikte. Oft werben
Politiker fiir sich und ihre Partei, indem
sie uns einseitige Fakten auftischen. Ein
konkretes Beispiel haben wir in der neu-
en griechischen Regierung. Die grossen
Wahlversprechen mussten beinahe alle
kleinlaut aufgegeben werden, damit

Griechenland tberhaupt noch Geld von
der EU erhilt.

Ein anderer Bereich der Halbwahr-
heiten ist die Reklame. Manchmal hat
man den Eindruck, die ganze Werbe-
branche sei ein Liigennest. Produkte
werden hochgepriesen. Viele Produkte
halten jedoch nicht, was sie verspre-
chen. Wir haben uns mittlerweile an
die Mogelpackungen gewdhnt. Mit
etwas Ubung kennt man die Tricks und
Maschen der Werbeindustrie.

Ein anderes Beispiel fiir Halbwahr-
heit sind Ausreden. Jemand mochte
uns besuchen kommen, und wir sagen
am Telefon: «Es passt mir jetzt nichth
Damit meinen wir eigentlich: «lch will
jetzt nicht!» Bei uns in der Schule hiess
es oft: «lch habe die Hausaufgaben
vergessenh, und dabei meinte man: «Ich
hatte einfach keine Lust dazul»

Schliesslich geh&ren auch noch die
Ubertreibungen zu den Halbwahrheiten.
Wieder geht es dabei darum, dass ich
glanzend dastehe oder jemand anderer
blamiert werden soll. Grade in einer
gemitlichen Runde unter Freunden
und Kollegen wird schon mal ordentlich
bertrieben. Von Objektivitdt und Sach-
lichkeit fehlt dann meistens jede Spur.

Gerlichte sind wohl die effektivs-
te und schnellste Art, Rufmord zu
begehen. Man sitzt im Kaffeekrdnzchen
und schon geht es los: «Hast du schon
gehort ...7» Gerade wenn Personen uns
nicht so nahestehen, féllt es uns leicht,

NEUNTES GEBOT 85



uber sie herzufahren. Manchmal - nicht
immer, aber manchmal - ist an den Ge-
rlichten auch ein Kérnchen Wahrheit.

Selbst wenn ein Gerlicht weitge-
hend der Wahrheit entspricht, heisst es
noch lange nicht, dass es fiir die betref-
fende Person auch wirklich erbauend
ist. Der bekannte Philosoph Sokrates
hat mal gesagt, man solle priifen, bevor
man etwas weitersagt, ob es wahr, gut
und notwendig ist. Wenn es weder
wahr noch gut noch notwendig ist,
solle man es lieber bleiben lassen.

Martin Luther geht sogar noch
einen Schritt weiter. Er sagt, es solle
nicht einmal so weit kommen, dass
ich in Versuchung stehe, ein Gerlicht
weiterzusagen. Deshalb fordert er uns
auf, unsere Ohren zu einem Grab zu
machen, in dem die Gerlichte beerdigt
werden.

Wenn ein Geriicht einmal in die
Welt gesetzt ist, kann es kaum gestoppt
werden. Es ist wie ein Lauffeuer, das
nicht mehr aufzuhalten ist. Petrus
fordert uns Christen in 1 Petr 2,1
deshalb auf, die ible Nachrede abzule-
gen. Gerade beim Thema Gerlichte gilt
es zu bedenken, was Jesus in Mt 12,36
sagt, namlich ... dass die Menschen von
jedem unniitzen Wort, das sie reden,
Rechenschaft geben miissen am Tag
des Gerichts [...]%°

Legt man das neunte Gebot bewusst
weit aus, wie Martin Luther es tut, dann
gehdren auch verbale Verletzungen

86 NEUNTES GEBOT

dazu. Hier spielt nicht nur eine Rolle,
was, sondern auch wie und mit welcher
Absicht etwas gesagt wird. Ich kann
beispielsweise jemandem die Wahrheit
in einem Tonfall sagen, der weder der
Situation noch dem Worte Gottes ent-
spricht, und dies mit einer Absicht, die
nicht grade erbaulich ist.

Diese Art von verbalen Verletzungen
kommt oft in Ehen vor. Man brillt ein-
ander an und hilt einander Dinge vor,
die vielleicht der Wahrheit entsprechen,
aber in diesem Moment lediglich dem
Zweck dienen, den Ehepartner zu ver-
letzen. Was wir sagen, muss nicht nur
wahr sein, sondern auch im Tonfall und
in der Motivation dem Worte Gottes
entsprechen.

Zu den ganz schlimmen verbalen
Verletzungen gehort auch das Mobbing.
Gemobbt wird heutigentags beinahe
tberall: in der Schule, am Arbeitsplatz,
in der Verwandtschaft oder im Inter-
net. Mobbing flihrt zu sehr tiefen und
schwerwiegenden, innerlichen Verlet-
zungen bei den Opfern.

Immer hdufiger liest man in den
Nachrichten, dass Mobbing-Opfer sich
das Leben nehmen, weil sie damit nicht
mehr klarkommen. Wer sich am Mob-
bing beteiligt, wird vor Gott und den
Menschen schuldig. In Spr 17,5 steht:
Wer den Armen verspottet, verhéhnt
dessen Schépfer; und wer sich tiber
eines andern Ungliick freut, wird nicht
ungestraft bleiben.*®

Jesus Christus méchte uns nicht
nur vergeben, wenn wir jemanden mit
unseren Worten verletzt haben, sondern
er mochte uns auch innerlich heilen,
wenn wir verletzt wurden, und uns hel-
fen, denen zu vergeben, die uns verletzt
haben.

Ich méchte die Predigt damit
schliessen, dass ich von der Bibel her
zeige, wie Gott will, dass wir als seine
Kinder mit unserer Zunge umgehen.

1. Gott mdchte, dass wir die
Wahrheit sagen, und zwar in Liebe. In
Eph 4,15 heisst es: Lasst uns aber die
Wahrheit bekennen in Liebe [..]. Die
Wahrheit ohne Liebe zu sagen, ist nicht
biblisch. Aus Liebe nicht die Wahrheit
zu sagen, ist ebenfalls nicht biblisch.
Beides gehort zusammen.

2. Alles, was wir sagen, soll zur Er-
bauung dienen.*" In Spr 12,18 steht: [..]
die Zunge der Weisen ist Heilung [nicht
Zerstérung]. Oder wie es in Eph 4,29
heisst: Kein faules Wort komme aus
eurem Mund, sondern nur eins, das gut
ist zur notwendigen Erbauung, damit es
den Hérenden Gnade gebe.

3. Alles, was wir sagen, soll zur Ehre
Gottes dienen. In 1 Kor 10,31 schreibt
Paulus: Ob ihr nun esst oder trinkt oder
sonst etwas tut, tut alles zur Ehre Got-
tes. Also auch unser Reden soll zur Ehre
Gottes dienen.

4. Unsere Worte sollen ermahnen
oder trosten, je nach Bedarf. In 1 Thes
5,14 schreibt Paulus: [..] Weist die

Unordentlichen zurecht und tréstet die
Kleinmiitigen [...].*#

5. Wir sollen weise und besonnen
antworten. In Kol 4,6 steht: Euer Wort
sei allezeit in Gnade, mit Salz gewd(irzt;
ihr sollt wissen, wie ihr jedem Einzelnen
antworten sollt.

6. Wir sollen allezeit bereit sein, von
unserem Glauben zu zeugen. In 1 Petr
3,15 f. steht: Seid [...] jederzeit bereit
zur Verantwortung jedem gegeniiber,
der Rechenschaft von euch liber die
Hoffnung in euch fordert [und zwar] [..]
mit Sanftmut und Ehrerbietung.

Amen!

NEUNTES GEBOT 87



40
4
42

88

Paraphrasiert Ps 139,23 f.

Vgl. 3 Mo 5,22.

Vgl. Hab 2,18. Vgl. auch Jer 7,4; 8,8;9,2; 23,25 f. 32;
29,9.

Vgl. Jer 10,14; 14,14; Zef 10,2.

Vgl. Joh 8,44.

Vgl. 1 Mo 3,1.4.

Vgl. 4 Mo 23,19; Tit 1,2.

Vgl. Mt 5,17-19.

Vgl. Joh 1,1 ff.

Vgl. Joh 14,6.

Vgl. Joh 8,32.

Vgl. Eph 1,13; Kol 1,5; 2 Tim 2,15.

Vgl. Joh 14,6.

Vgl. Joh 3,36 a.

Vgl. Joh 3,36.

Vgl. Spr 14,25.

Vgl. Spr 25,18.

Vgl. 4 Mo 35,30; 5 Mo 17,6 f.; 19,15; Im NT ist es
dhnlich. Vgl. 1 Tim 5,19; Hebr 10,28.

Vgl. 5 Mo 19,15.

Vgl. 5 Mo 17,6.

Vgl. 5 Mo 17,7.

Vgl. 2 Mo 23,3; Jes 10,2; Am 2,7; 4,1.

Vgl. 2 Mo 23,1-3.

Vgl. 3 Mo 19,15.

Vgl. 2 Mo 23,8; 5 Mo 10,17; 16,19; 27,25; Am 5,12.
Vgl. Spr 12,13.19.22.

Vgl. Joh 8,4.

Vgl. 3 Mo 20,10; 5 Mo 22,22-24.

Vgl. Joh 8,7.

Vgl. 5 Mo 17,7.

Vgl. 1 Kén 8,46; Pred 7,20, Rom 3,23.

Vgl. Hes 18,32; 33,11-12.

Vgl. Lk 5,32; 19,10; Hes 34,16.

Vgl. 2 Kor 5,10.

Vgl. Jak 3,8.

Nach lutherischer Zahlweise ist dies das achte Gebot.
Vgl. zu den Zahlweisen der Gebote S. 7 f.

Vgl. 5 Mo 19,11.

Vgl. Off 21,27.

In Spr 10,19 steht: «Wo viel Worte sind, da geht's ohne
Sitinde nicht ab; wer aber seine Lippen im Zaum hilt,
ist klug.»

Luthertbersetzung. Vgl. auch Spr 14,31.

Vgl. Phil 2,2-4.

Vgl. hierzu auch 1 Thes 5,11.

NEUNTES GEBOT

DU SOLLST NICHT BEGEHREN ...!

2. Mose 20,17
22. Mirz 2015

Du sollst nicht das Haus deines Néchs-
ten begehren. Du sollst nicht begehren
die Frau deines Ndchsten, noch seinen
Knecht, noch seine Magd, weder sein
Rind noch seinen Esel, noch irgendet-
was, was deinem Ndchsten [gehért].
Das Begehren ist ein Thema, das
sich quer durch die ganze Bibel zieht.
Bereits im dritten Kapitel des ersten
Buches Mose lesen wir, dass Eva sah,
dass der Baum der Erkenntnis gut zur
Speise, eine Lust fir die Augen und
begehrenswert war.! Begehrenswert
- im Hebrdischen dasselbe Wort wie
im zehnten Gebot. Diesem Begehren
konnte sie nicht widerstehen. Sie nahm
von der Frucht, ass und gab sie auch
ihrem Mann, der ebenfalls davon ass.
Die Folgen dieses Stindenfalls sind:
1. Die Beziehung zwischen Gott und
Mensch ist zerstort. Adam und Eva
missen den Garten Eden verlassen.?
2. Die Beziehung zwischen den Men-
schen ist durch die Stinde massiv belas-
tet. Das sehen wir exemplarisch an Kain,
der seinen Bruder Abel tétet.® 3. Alle
Menschen missen seit dem Sitindenfall

sterben. Der Lohn der Stinde ist der
Tod.* 4. Gott ist so heilig, dass er selbst
in der Ewigkeit nichts mit Stindern zu
tun haben will, und deshalb kommen
alle Menschen - sofern sie nicht zu
Jesus umkehren und bei ihm Vergebung
suchen® - in die ewige Verdammnis.®

All das hat die Begierde hervor-
gerufen. Und dann sag mir einer mal,
dass die Begierde nur eine kleine Siinde,
- Slinde ist zu hart, sagen wir -, eine
charakterliche Schwéche ist. Nein, die
Begierde ist eine Stinde, die unsere
Beziehung zu Gott, unsere Beziehung
zu unseren Mitmenschen und unser
eigenes Leben zerstort. Was heisst aber
nun Du sollst nicht begehren?

Begehren bedeutet Gefallen finden
an etwas und es haben wollen. Es
driickt ein heftiges inneres Verlangen
nach etwas aus. Man lechzt nach etwas.
Man verspirt eine innerliche Gier nach
etwas. In Spr 27,20 heisst es: Die Augen
des Menschen werden nicht satt’ Sie
wollen immer noch ein bisschen mehr.
Genau das ist Begierde.

Begehren hangt sehr eng mit Neid

ZEHNTES GEBOT 89



und Eifersucht zusammen. Wenn ich
das Auto meines Nachbarn begehre,
dann fiihrt das bei mir zu Neid. Ich
beneide meinen Nachbarn um sein
Auto. Neid ist die innere Haltung und
Empfindung, bei der ich jemandem
etwas nicht génne und es gleichzeitig
aber selber haben mdéchte.

Eifersucht ist gewissermassen ein
Synonym fir Neid, bezieht sich aber
primér auf nicht materielle Dinge. Ich
beneide meinen Nachbarn um sein
Auto, bin aber eiferslichtig auf ihn, weil
er mehr Erfolg im Beruf hat.

Beim Begehren, bei Neid und Eifer-
sucht, handelt es sich also um innere,
zutiefst egoistische Regungen,® die
unser Denken und Fiihlen beeinflussen,
was wiederum unser Reden und Han-
deln beeinflusst. Wenn man die Slinden
aufteilt in Gedankenslinden, Wortsiin-
den und Tatstinden, fallen Begierde,
Neid und Eifersucht in die Kategorie
Gedankenstinden, haben aber Einfluss
auf unser Reden und Handeln.

In unserem Text werden nun einige
Dinge aufgelistet, die man als Glaubiger
nicht begehren soll. Als Erstes wird das
Haus erwahnt. Mit «<Haus» ist im Hebré-
ischen nicht nur ein Gebdude gemeint,
sondern auch die gesamte Familie und
deren ganzer Besitz. Das Haus umfasst
also all das, was in Vers 17 aufgelistet
wird.

Als Erstes wird die frau genannt.
Diese Tatsache darf von uns westlich

90 ZEHNTES GEBOT

geprdgten, modernen Menschen nicht
dahin interpretiert werden, dass wir
meinen, die Frau sei Besitztum des
Mannes.® Vielmehr wird die Bedeu-
tung der Frau damit hervorgehoben,
dass sie als £rste erwahnt wird. Dieses
Begehren nach der Frau greift Jesus

in der Bergpredigt auf, wo er sagt:
Wer eine Frau auch schon nur ansieht
und sie begehrt, hat im Herzen mit ihr
Ehebruch begangen. Das Gleiche gilt
fiir Frauen natdirlich auch. Das zehnte
Gebot schliesst also das Gebot Du sollst
nicht ehebrechen mit ein.

In unserer Liste in Vers 17 wer-
den anschliessend Knecht und Magd
genannt. Unter «Knecht» und «Magd»
sind im Alten Testament Leibeigene
zu verstehen, die im Haus ihres Herrn
Arbeiten verrichten. Das hort sich so
nach Sklaverei an. Ganz so negativ ist
das Bild des Knechtes und der Magd im
Alten Testament jedoch nicht.

Knechte und Magde durften am
Wohlstand des Hausherrn teilnehmen
und genossen seinen Schutz. Als Abra-
ham noch keine Kinder hatte, gedachte
er, sein ganzes Erbe seinem Knecht Elie-
ser zu vermachen.” In Spr 17,2 heisst
es sogar: Ein verstdndiger Knecht wird
Herr (iber einen schandbaren Sohn. Je
wohlhabender man zur Zeit des Alten
Testamentes war, desto mehr Knech-
te und Mégde hatte man.” Auch das
Begehren nach einem Knecht oder einer
Magd ist verboten.

Schliesslich werden in unserem Text
noch das Rind und der Esel genannt.
Das Rind kann geschlachtet und geges-
sen werden. Die Milch der Kuh kann zu
leckeren Produkten verarbeitet werden.
Zudem ist das Rind auch ein Arbeitstier,
das den Pflug oder den Dreschschlitten
zieht.” Wir kénnten also sagen: Mit
«Rind» ist alles gemeint, was mit der
Arbeit und unserem Einkommen zu tun
hat. Der Esel ist ein Lasttier und Fortbe-
wegungsmittel und kommt in unserer
heutigen Zeit in etwa dem Auto gleich.

Rind und Esel reprédsentieren den
Besitz meines Nachsten. Diesen zu
begehren, ist die Vorstufe von Diebstahl.
Das zehnte Gebot schiitzt folglich auch
das Eigentum meines Nachsten und will
vor Diebstahl schiitzen.

Nun kdnnte man meinen, dass
aufgrund dieser Liste nur Frau, Knecht,
Magd, Rind und Esel nicht begehrt
werden dirfen. Dass dem nicht so ist,
wird im letzten Satzteil deutlich. Denn
es heisst ... noch irgendetwas, was
deinem Ndchsten gehért. Mit «irgendet-
was» kann alles, was mein Nachster hat,
gemeint sein: das Haus, sein Garten,
seine Kunstsammlung, seine Briefmar-
kensammlung, sein Weinkeller, sein Mo-
torrad, sein Sportwagen, sein Heimkino,
sein Schmuck usw.

Begierde, Neid und Eifersucht
reichen aber noch viel weiter. So kann
ich beispielsweise jemanden um seine
Gaben und Fahigkeiten beneiden. Mein

Klassenkamerad braucht nur halb so viel
zu lernen wie ich und hat doch immer
die besseren Noten. Oder ich beneide
meinen Nachsten um seinen Erfolg.
Beruflich hat er es innerhalb kiirzester
Zeit geschafft, Macht und Einfluss zu
gewinnen.

Frauen beneiden andere Frauen um
ihr Aussehen. «Hatte ich doch auch
solche schonen Haare, oder wire meine
Nase nicht so lang!» Dann ist da noch
die Gesundheit. Gerade Personen, die
irgendeine Behinderung haben oder
an irgendeiner chronischen Krankheit
leiden, beneiden andere oft um ihre
Gesundheit.

Ferner gibt es Ehepaare, die andere
Paare um deren Kinder beneiden, weil
sie selbst keine kriegen kénnen oder
weil die eigenen Kinder nicht so intelli-
gent sind. Oder jemand ist neidisch, weil
er keinen Ehepartner findet, wiahrend
andere ldngst verheiratet sind. Die Liste
konnte man noch beliebig weiterfiihren.

Welches sind nun aber die Folgen
des Begehrens? Bereits am Beispiel des
Siindenfalls haben wir gesehen, dass
die Begierde die Beziehung zu unseren
Mitmenschen, unsere Beziehung zu
Gott und unser eigenes Leben zerstort.
Gehen wir dem etwas ausftihrlich nach.

Wenn ich etwas begehre, das mein
Nichster besitzt, belastet das automa-
tisch auch meine Beziehung zu ihm. Je
stirker die Begierde wird, desto stérker
wird unsere Beziehung belastet. Meis-

ZEHNTES GEBOT 91



tens fdngt es damit an, dass ich ihm
nicht mehr in die Augen schauen kann.
Ausserdem kann ich nicht mehr ich
selbst sein. Ich fange an, mich vor ihm
zu verstellen und Masken aufzusetzen.

Andererseits fange ich an, scha-
denfroh zu werden, wenn ihm etwas
nicht gelingt. Es kann sogar sein, dass
ich ihm Schlechtes wiinsche. Sowohl
ich als auch mein Nachster wissen, dass
zwischen uns etwas nicht stimmt. Aber
niemand sagt etwas dazu.

Begierde, Neid und Eifersucht
kénnen aber noch eine Stufe schlimmer
werden, ndmlich dann, wenn ich aktiv
etwas unternehme, um dem anderen
Schaden zuzufiigen oder um auf fal-
schen Wegen das zu bekommen, was
ich begehre.™

In 2 Sam 11 wird uns so ein Beispiel
geschildert. David befindet sich auf
dem Dach seines Hauses und sieht, wie
sich Batseba badet. Batseba ist die Frau
Urias, der zu dieser Zeit im Krieg fiir
David kdmpft. Nun steigt in David die
Begierde auf.

Sie ist so gross, dass er Batseba
rufen lasst und mit ihr eine Affare hat.
Nachdem David erféhrt, dass Batseba
schwanger geworden ist, ldsst er Uria
auf Umwegen toten. Wir kennen die
Geschichte.

Dieses Beispiel zeigt, wozu ein
Mensch fahig ist, der von der Begierde
getrieben wird. In diesem Fall fiihrte
sie zu Ehebruch und sogar zum Mord.

92 ZEHNTES GEBOT

So stark kann das Begehren unsere Be-
ziehung zu unserem Nachsten beein-
flussen.

Die Begierde zerstort aber auch un-
sere Beziehung zu Gott. Das liegt daran,
dass nicht mehr Gott den ersten Platz
in unserem Leben einnimmt, sondern
das Objekt unserer Begierde. Alles in
unserem Leben dreht sich nur noch um
das, was wir so gerne haben wollen. Die
Begierde kann so stark werden, dass wir
alles dransetzen, um unser brennendes
Verlangen zu stillen. Wir sind sogar
bereit, die Beziehung zu Gott aufs Spiel
Zu setzen.

In Jos 7 lesen wir von Achan, dessen
Begierde dazu verleitete, den Bund mit
Gott zu Gbertreten und somit die Be-
ziehung zu ihm zu zerstoren. Israel war
dabei, das Land Kanaan einzunehmen.
Etwa zwei- oder dreitausend Mann
machten sich auf den Weg, die Stadt
Ai zu erobern. Israel erlitt jedoch eine
herbe Niederlage. Darauf zerriss Josua
seine Kleider und fragte Gott nach
dem Grund." Darauf antwortete Gott
(paraphrasiert): «Israel hat meinen Bund
tibertreten, denn sie haben etwas von
dem Gebannten genommen.»'

Am néchsten Tag stellte sich heraus,
dass Achan von dem Gebannten etwas
gestohlen und fir sich behalten hatte.
Als Josua ihn fragte, beichtete er: Ich
sah unter der Beute einen schénen
Mantel [..] zweihundert Schekel Silber
und einen Goldbarren|...J. Ich bekam

Lust danach und ich nahm es [...].7 Die
Begierde Achans war so gross, dass er
von dem Gebannten etwas nahm und
fiir sich behielt. Damit hatte Achan den
Bund mit Gott gebrochen. Die Folge da-
von war, dass Gott sich von ganz Israel
abwandte. So zerstort Begierde unsere
Beziehung zu Gott.

Schliesslich zerstort die Begierde
auch unser eigenes Leben. Wenn ich
etwas begehre, bin ich wie gefangen.
Uberall, wo ich bin, was ich denke und
was ich mache - alles dreht sich nur
noch um diese eine Sache. Ich fange
an, mich selber nicht mehr leiden zu
kénnen. Ich bin frustriert, weil ich nicht
bekomme, was ich so gerne hdtte. Mir
vergeht sogar die Lebensfreude.

Auch davon haben wir ein Beispiel
in der Bibel. Als Ahab, der K&nig von
Israel, Nabots Weinberg kaufen wollte,
lehnte dieser das Angebot Ahabs ab.
Dariiber war Ahab nicht sonderlich
erfreut. In 1 K6n 21,4 heisst es: Da ging
Ahab in sein Haus, missmutig und wii-
tend [..]. Und er legte sich auf sein Bett
und wandte sein Gesicht ab und ass
nichts. Wie ein kleines Kind schmollte
Ahab vor sich hin. Seine Lebensfreude
war erloschen, weil er nicht bekam, was
er sich so sehr gewlinscht hatte.

Was aber sind nun die Griinde, die
in uns die Begierde aufsteigen lassen?
Es mag verschiedene Griinde dafiir ge-
ben, auf zwei zentrale mochte ich ndher
eingehen.

1. Das Vergleichen. Wenn ich zum
Fenster hinausschaue und sehe, dass
sich mein Nachbar einen neuen Grill
geleistet hat, mochte ich auch so einen
haben. Dann steigt in mir die Begierde
auf. Oder ich sehe, dass sich meine
Kollegin neue Schuhe gekauft hat. «Die
muss ich auch haben!» Immer, wenn wir
uns mit anderen Leuten vergleichen,
stehen wir in der Gefahr, etwas zu
begehren, das sie haben und wir nicht.

2. Wir suchen unsere Bedirfnisse
nach Geborgenheit, Sinn im Leben, Lie-
be und Annahme in materiellen Dingen
zu stillen, und nicht in der Beziehung
zu Jesus. Das fdngt damit an, dass
wir einer Sache einen viel zu hohen
Wert beimessen. Wenn wir auf Biegen
und Brechen auch so ein Auto haben
mochten wie unser Golfkollege, dann
geben wir dem Auto einen so hohen
Wert, dass wir meinen, wenn wir das
Auto hatten, dann wéren wir gliicklich.
Dann hitten wir den Sinn im Leben
gefunden. Dann wiirden uns alle Leute
bewundern.

Die Erfiillung in Christus

Die Begierde offenbart uns also unseren
Egoismus. Sie zeigt uns auf, dass wir
eigentlich an der falschen Stelle nach
dem Sinn in unserem Leben suchen.
Materielle Dinge werden letztlich nicht
innere Erflillung geben. Wir werden

ZEHNTES GEBOT - 93



doch nicht erfillt sein, wenn wir der
Begierde nachgegeben haben. Innerlich
werden wir uns leer und tief ungliick-
lich fiihlen. Deshalb lasst euch sagen:
Den wahren Sinn im Leben, echte Liebe
und herzliche Annahme finden wir
ausschliesslich bei Jesus Christus.

Er hat dieses Verlangen in uns
hineingelegt, damit er es in uns stillen
kann.' Der Satan versucht uns vor-
zugaukeln, dass wir viel Geld und ein
tolles Auto brauchen, um gliicklich zu
sein. Jesus Christus aber gibt das Leben,
das sich wirklich lohnt. Er allein kann
uns inneren Frieden schenken durch die
Vergebung unserer Stinden. Wende dich
ab von all den materiellen Dingen, die
letztlich nichts anderes als Gotter sind,
und komm zu Jesus. Gib ihm dein gan-
zes Leben und nimm ihn als den Herrn
in dein Leben auf.

Jesus sagt in Joh 6,35: [..] Ich bin
das Brot des Lebens: Wer zu mir kommt,
wird nicht hungern, und wer an mich
glaubt, wird nimmermehr diirsten.'® Nur
wer sich von Jesus Christus angenom-
men und geliebt weiss - trotz seines
Versagens und seiner Schuld -, wer sich
in ihm geborgen und im Frieden weiss -
trotz seiner Hektik und seines Aktio-
nismus, - wer seinen Wert nicht durch
seine eigene Leistung und sein eigenes
frommes Tun, sondern durch Jesu Tat
und Werk am Kreuz ableitet, der wird
satt.

Fiir uns Christen ist es wichtig, dass

94  ZEHNTES GEBOT

wir uns nicht von Christus ablenken
lassen. Wir leben in einer Welt, wo alles
von Reichtum, Wohlstand, Leistung,
Erfolg, Macht und Ehre abhdngt. Der
moderne, westliche Mensch ist zum
Sklaven des Materialismus, des Kapita-
lismus und der Selbstverwirklichung ge-
worden. Es ist fiir uns Christen schwer,
diesem Trend der Zeit standzuhalten
und der Begierde zu widerstehen. Aus
eigener Kraft schaffen wir es nicht, aber
Christus in uns kann es.

Lasst uns deshalb nicht miide
werden und bestdndig auf Christus
sehen, der fiir uns den Sieg am Kreuz
auf Golgatha vollbracht hat! Flir unsere
Stinden musste er zwar sterben, aber er
ist auferstanden. Nun ist ihm alle Macht
gegeben im Himmel und auf Erden. Als
dieser allmachtige Herr ist er bei uns
und will uns vor der Begierde bewahren.

Riickblick auf die Zehn Gebote

Ich méchte die Predigtserie zu den
Zehn Geboten damit schliessen, dass ich
eine kurze Riickschau zu deren Kern-
gedanken halte.

1. Alle Gebote sind von Vers 2 her zu
verstehen

Die Zehn Gebote sind ein Teil des Bun-

desvertrages, den Gott mit seinem Volk

Israel zu Beginn der Wistenwanderung

schloss. Vorausgegangen ist Gottes

Heilshandeln.? Er hat ndmlich sein Volk
aus der Sklaverei Agyptens befreit. Als
ihr Erldser steht er nun da und wirbt
um den Bund mit seinem Volk. Dieser
besteht darin, dass es ihn als alleinigen
Herrn in seinem Leben akzeptiert und
seine Gebote befolgt.

Dieses Heilshandeln Gottes ist ein
Vorschatten des Erl6sungswerks Jesu.
So wie Gott sein Volk Israel aus der
Sklaverei Agyptens befreite, so kann
uns auch Jesus Christus dank seines
Opfertodes am Kreuz von der Sklaverei
der Siinde befreien.

So wie Gott mit Israel einen Bund
einging, so will auch Jesus mit uns
einen neuen Bund eingehen.?' Dieser
Bund besteht darin, dass wir uns zu ihm
wenden und ihn darum bitten, dass er
uns zu seinen Kindern macht. Wenn wir
ihn aufrichtig und von ganzem Herzen
darum bitten, schenkt er uns durch sei-
nen Geist die innerliche Wiedergeburt?
und macht uns zu seinen Kindern.

2. Die Zehn Gebote als Spiegel

und Wegweiser
Jeder, der Jesus Christus noch nicht
als Herrn in sein Leben aufgenommen
hat, fiir den haben die Zehn Gebote
eine doppelte Funktion. Zunéchst sind
sie Spiegel. Sie zeigen uns auf, wo wir
tberall gegen Gottes Willen verstossen.
Sie machen uns unsere Verlorenheit
deutlich und bestdtigen, dass wir drin-
gend eines Erlésers bediirfen.

Ferner sind die Zehn Gebote Weg-
weiser. Sie weisen auf Jesus Christus
hin, der absolut gerecht und ohne Siin-
de war.?* In ihm finden wir den Erldser,
dessen wir bedirfen. Er hat das flir uns
Unmdogliche mdglich gemacht, indem er
unsere Schuld und Strafe auf sich lud,
um uns Siindenvergebung und ewiges
Leben zu schenken.

3. Die Zehn Gebote als Korrektiv

und Handlungsanweisung
Fiir uns Christen haben die Gebote
ebenfalls eine doppelte Funktion.
Zunichst sind sie flr uns Korrektiv. Sie
zeigen uns auf, wo wir Stinden began-
gen und erneut Vergebung nétig haben.
Gleichzeitig gelten sie uns als Hand-
lungsanweisung. Durch die Gebote
zeigt uns Gott, wie er will, dass wir im
Alltag leben sollen. Die Umsetzung sei-
ner Gebote ist ein lebenslanger Prozess,
bei dem uns Gott selbst behilflich sein
will.?

4. Werkgerechtigkeit vs. billige Gnade
Gerade beim Thema «Gesetz und Gna-
de» steht man in der Gefahr, in das eine
oder andere Extrem zu fallen.

Das eine Extrem ist die Werkgerech-
tigkeit. Es gibt Leute, die meinen, aus
eigener Kraft die Gebote halten zu mus-
sen, um sich dadurch den Eintritt in den
Himmel verdienen zu kénnen. Das ist
absolut unmaglich.? Jesus Christus ist
der einzige Weg in den Himmel.?” Wer

ZEHNTES GEBOT 95



nicht an ihn glaubt und ihn als Herrn

in sein Leben aufnimmt, geht fiir ewig
verloren, auch wenn er sein Leben lang
alles drangesetzt hat, die Gebote Gottes
zu halten.

Das andere Extrem ist die billige
Gnade, so nannte sie Dietrich Bon-
hoeffer. Es gibt Leute, die meinen:

«In den Himmel komme ich allein aus
Gnaden, also kann ich tun und lassen,
was ich will.» Auch diese Einstellung

ist biblisch falsch. In 1 Joh 2,3-6 lesen
wir, dass ein Glaubiger daran erkennbar
ist, dass er den Geboten Gottes Folge
leistet. Der Gehorsam ist die zwingende
Konsequenz?® der Errettung allein aus
Gnaden. Oder um es mit den Worten
Jakobus' zu sagen: Der Glaube ohne
Werke ist tot®

5. Die biblischen Werte als Ansporn

zur Mission
Wer im Alltag konsequent den Geboten
Gottes folgt, wird gegen den Strom
schwimmen. Wéahrend Freunde das Fi-
nanzamt betriigen, werde ich als Christ
aufrichtig alles angeben. Wahrend die
allermeisten Jugendlichen vorehelichen
Geschlechtsverkehr praktizieren, werde
ich als Gldubiger mit dem Sex bis zur
Ehe warten. Wahrend Ligen fiir meinen
Arbeitskollegen okay ist, werde ich als
Kind Gottes immer die Wahrheit sagen,
auch wenn es mir Nachteile bringt.

Auf diese Weise werden die Unglau-
bigen auf uns und unseren Lebenswan-

96 ZEHNTES GEBOT

del schauen und sich fragen: «Was hat
es mit dem Glauben an Jesus Christus
auf sich?» Jesus sagt in Mt 5,16: So soll
euer Licht leuchten vor den Menschen,
damit sie eure guten Werke sehen und
euren Vater, der in den Himmeln ist,
verherrlichen. Mit anderen Worten:
Unsere guten Werke sollen auf Jesus
Christus hinweisen und somit der Missi-
on dienen. Gott helfe uns dabei!
Amen!

1Mo 3,6.

1 Mo 3,22 ff.

1 Mo 4,1 ff.

1Mo 2,17; R6m 6,23.

Mt 3,2; Apg 2,38.

R6m 5,18 f.

Spr 27,20; Jak 4,1-3.

Ps 58,3.

Mann und Frau sind vor Gott gleichwertig,
obzwar andersartig. 1 Mo 1,27; 2,23; 1 Tim 2,8 ff.
10 Mt 5,28; Spr 6,25.

1M Spr172.

12 Hi13.

13 Hi1,14; 5 Mo 25,4; 2 Sam 24,22.
14 Jak 1,14-15.

15 Jos 7,6 ff.

16 Jos 7,10 ff.

17 Jos7,21.

18 Ps374.

19 0Off7,16.

20 2 Mo 20,2.

21 Jer 31,31; Hebr 8,8.

22 Tit35.

23 Rom 89 ff.

24 Hebr 4,15; 2 Kor 5,21.

25 Joh 15,1 ff.

26 Eph28f.

27 Joh 146.

28 Hebr 12,14

29  Jak 2,17.26.

© o ND U WN =

Literaturverzeichnis (Auswahl)

Afflerbach, Horst, Handbuch christliche Ethik, Wuppertal:
R. Brockhaus, 2. Aufl. 2003.

+ Alt, A/Eissfeldt, O./Kahle, P/Kittel, R. (Hrsg.), Biblia Hebraica

Stuttgartensia. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft,
1984.

Bauer, Walter, Wérterbuch zum Neuen Testament, Berlin/
New York: Walter de Gruyter, 5. Aufl. 1971.

* Bonhoeffer, Dietrich, Nachfolge, Gitersloh: Giitersloher

Verlagshaus, 4. Aufl. 2011.

Bosman, H. J. u. a. (Hrsg.), Wérterbuch zum Alten Testa-
ment, Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2004.
Botterweck, G. Johannes/Ringgren, Helmer (Hrsg.), Theo-
logisches Wérterbuch zum Alten Testament. Band 1-8,
Stuttgart/Berlin: W. Kohlhammer, 1973-1995.

Braumer, Hansjorg, Das zweite Buch Mose, in: Maier, Ger-
hard/Pohl, Adolf (Hrsg.), Wuppertaler Studienbibel. Altes
Testament, Band 1, Witten: R. Brockhaus, 2008.

* Burkhardt, Helmut u. a. (Hrsg.), Das grosse Bibellexikon,

Wuppertal/Giessen: R. Brockhaus/Brunnen, 1. Sonderaus-
gabe 2004, 1672.

Burkhardt, Helmut, Wirtschaft ohne Ethik? Biblische
Beitrdge zu Grundfragen des Wirtschaftslebens, Giessen/
Basel: Brunnen, 2000.

« Correns, Dietrich (Ubersetzung), Die Mischna. Das grund-

legende enzyklopddische Regelwerk rabbinischer Tradition,
Wiesbaden: Marix Verlag, 2005.

Die Bibel. Elberfelder Studienbibel mit Sprachschliissel AT,
Wuppertal: R. Brockhaus, 2001.

+ Die Bibel. Revidierte Elberfelderiibersetzung 2006, Wup-

pertal: Brockhaus, 2. Aufl. der Standardausgabe 2008.

Die Bibel. Revidierte Lutheriibersetzung 1984, Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft, 1995.

Dreytza, Manfred/Hilbrands, Walter/Schmid, Hartmut,

Das Studium des Alten Testaments. Eine Einfihrung in

die Methoden der Exegese, Wuppertal: R. Brockhaus, 2.
Uberarbeitete Aufl. 2007.

Durham, John I, Exodus, in: Metzger, Bruce M. u. a. (Hrsg.),
Word Biblical Comentary. Old Testament Volume 3, Nash-
ville, 1984.

* Fruchtenbaum, Arnold G., Der Sabbat. Symbolik und

Bedeutung, CMVH, 2013.

Gassmann, Lothar/Kotsch, Michael (Hrsg.), Kleines Esoterik-
Handbuch, MABO-Verlag, 2007.
http://de.wikipedia.org/wiki/Franzdsischer_
Revolutionskalender [abgerufen am 22.11.2014].
http://de.wikipedia.org/wiki/Schwangerschaftsabbruch#
Statistik_3 [abgerufen am 17.01.2015].
http://de.wikipedia.org/wiki/Sowjetischer_
Revolutionskalender [abgerufen am 22.11.2014].

* http://www.ekd.de/glauben/bekenntnisse/grosser_

katechismus_8.html [abgerufen am 07.03.2015].
http://www.rtl.de/cms/news/rtl-aktuell/holland-mobbing-
15-jaehrige-wirft-sich-vor-zug-27f9b-51ca-16-1358511.
html [abgerufen am 07.03.2015].

http://www.stern.de/tv/sterntv/wann-ein-mensch-fuer-
tot-erklaert-werden-kann-und-wann-nicht-2165734.html
[abgerufen am 15.01.2015].
http://www.welt.de/gesundheit/article 117549967/
Grossbritannien-will-Drei-Eltern-Babys-zulassen.htm!
[abgerufen am 07.02.2015].
http://www.welt.de/politik/ausland/article 137090531/
Babys-duerfen-zwei-Muetter-und-einen-Vater-haben.
html [abgerufen am 06.02.2015].
http://www.welt.de/vermischtes/article 132215526/
Daenemark-debattiert-ueber-legale-Sodomie.html
[abgerufen am 06.02.2015].
http://www.welt.de/wirtschaft/article 133812432/
Meine-Homosexualitaet-ist-ein-Geschenk-Gottes.html
[abgerufen am 01.11.2014].
http://www1.k9webprotection.com [abgerufen am
02.01.2015].

Huntemann, Georg, Biblisches Ethos im Zeitalter der
Moralrevolution, Neuhausen/Stuttgart: Hanssler, 1995.
Jenni, Ernst, Lehrbuch der hebrdischen Sprache des Alten
Testaments, Basel: Schwabe, 3. Aufl. 2003.

Jenni, Ernst/Westermann, Claus (Hrsg.), Handwérterbuch
zum Alten Testament. Band 1 u. 2, Miinchen/Ziirich: Chr.
Kaiser[Theologischer Verlag, 4. durchgesehene Aufl. 1984.
Kitchen, Kenneth A., Das Alte Testament und der Vordere
Orient. Zur historischen Zuverldssigkeit biblischer Ge-
schichte, Brunnen: Giessen/Basel, 2008.

Kittel, Gerhard (Hrsg.), Theologisches Wérterbuch zum
Neuen Testament. Band 1-10.2, Stuttgart/Berlin/KéIn:

W. Kohlhammer (Studienausgabe), 1990.

Koehler, Ludwig/Baumgartner, Walter (Hrsg.), Hebrdisches
und Aramdisches Lexikon zum Alten Testament. Band 1 u.
2, Leiden: Brill, 3. Aufl. 2004.

Lettinga, Jan P., Grammatik des Biblischen Hebrdisch,
Riehen/Basel: Immanuel, 1992.

MacDonald, William, Kommentar zum Alten Testament,
Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung, 1. Aufl. 2005.
Mauerhofer, Armin, Pidagogik auf biblischer Grundlage,
Nurnberg/Hamburg: VIR/RVB, 2. Aufl. 2009.

Mauerhofer, Armin, Seelsorge auf biblischer Grundlage.
Die Menschen zu Jesus fiihren, Niirnberg/Hamburg: VIR/
RVB, 2010.

Meinecke, Georg, Organspende JA oder NEIN. Eine Ent-
scheidungshilfe. Die verheimlichte Wahrheit, Deutschland:
BoD, 2012.

Merrill, Eugene H., Die Geschichte Israels. Ein Konigreich
von Priestern, Holzgerlingen: Hanssler, 2. Aufl. 2006.
Moller, Christian, Einfiihrung in die Praktische Theologie,
Tiibingen/Basel: A. Franke, 2004.

Pehlke, Helmuth, Zur Umwelt des Alten Testaments, Editi-
on C Bibelkommentar Altes Testament Ergénzungsband 1,
Holzgerlingen: Hénssler, 2002.

Rienecker, Fritz/Maier, Gerhard, Lexikon zur Bibel, Wupper-
tal: R. Brockhaus. 2. aktualisierte Sonderausgabe der neu

LITERATURVERZEICHNIS 97



bearbeiteten Aufl. 2000.

Schirrmacher, Thomas, Das Gesetz der Liebe. Ethik Band 2,
Hamburg/Niirnberg: RVB/VTR, 3. Aufl. 2002.

Thiessen, Jacob, Ehescheidung und Wiederheirat: Was

sagt die Bibel? Loma Plata: Bibelschule Loma Plata, 7. Aufl.

2004.

Thiessen, Jacob, Hermeneutik der Bibel. Grundsdtze zur
Auslegung und Anwendung biblischer Texte. Ein offen-
barungstheologischer Standpunkt, Hammerbriicke: Jota
Publikationen, 2009.

Thiessen, Jacob, Mann und Frau in Ehe und Familie auf
Grundlage der Bibel, Loma Plata: Bibelschule Loma Plata,
2002.

Giessen/Basel: Brunnen, 2. Aufl. 1993.

Walvoord, John F/Zuck, Roy B. (Hrsg.), Das Alte Testament
erkldrt und ausgelegt. Band 1. 1. Mose-2. Samuel, Holz-
gerlingen: Hanssler, 4. Aufl. 2004.

98

von Siebenthal, Heinrich (Hrsg.), Lehrbuch Bibel-Hebrdisch,

LITERATURVERZEICHNIS 99



Gibt es zeit- und kulturiibergreifende Prinzipien und Werte?
Welches sind sie? Wie sind sie zu verstehen? Welche Funktion
haben sie fiir Christen und Nichtchristen im 21. Jahrhundert?

In zehn Predigten legt Pfarrer Oliver Diirksen die Zehn Gebote gesamtbiblisch
aus und wendet sie auf den Lebensalltag im 21. Jahrhundert an. Die von August
2014 bis Mérz 2015 in der Landeskirchlichen Minoritédt in Heiden (CH) gehaltenen
Predigten wollen den Leser zur Selbstkritik auffordern, ihm seine Erlésungs-
bedurftigkeit aufzeigen, ihn zu Jesus Christus fiihren und eine Handlungs-
anweisung im Glaubensalltag sein.

Oliver Diirksen, Jahrgang 1985, ist in Paraguay geboren und aufgewachsen.

Er absolvierte im Jahr 2006 die Ausbildung als Primarschullehrer am Institut
fuir Lehrerbildung in Paraguay. Im Jahr 2013 schloss er den Master in Theologie
an der Staatsunabhéngigen Theologischen Hochschule (STH) Basel erfolgreich
ab. Seit 2014 ist er Pfarrer in der Landeskirchlichen Minoritat in Heiden. Er ist
verheiratet mit Sofie und Vater eines Sohnes (3) und einer Tochter (1).




