
1ERSTES GEBOT

PREDIGTEN VON PFARRER OLIVER DÜRKSEN

die 10 Gebote



3INHALT

Vorwort 4

1. Gebot: Du sollst keine andern Götter haben neben mir! 5

2. Gebot: Du sollst dir kein Götterbild machen! 14

3. Gebot: Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht missbrauchen! 23

4. Gebot: Der Ruhetag – ein Geschenk Gottes! 32

5. Gebot: Ehre Vater und Mutter! 42

6. Gebot: Du sollst nicht töten! 52

7. Gebot: Du sollst nicht ehebrechen! 60

8. Gebot: Du sollst nicht stehlen! 70

9. Gebot: Du sollst nicht falsch Zeugnis reden wider deinen Nächsten! 80

10. Gebot: Du sollst nicht begehren ...! 89

Literaturverzeichnis 97

Inhalt



4 5ERSTES GEBOTVORWORT

DU SOLLST KEINE ANDERN GÖTTER HABEN NEBEN MIR!

2. Mose 20,3
17. August 2014

 Wir leben heute in einer Zeit, in der 
jeder mit einigen Einschränkun-

gen tun und lassen kann, was er will. 
Der Mensch ist sich selbst zum Mass-
stab und Gesetz geworden (vgl. Röm 
1,24-31). Dass das auf die Dauer weder 
für den einzelnen Menschen noch für 
die ganze Gesellschaft gut ist, hat die 
Menschheitsgeschichte zur Genüge 
bestätigt.
 Was die Menschheit braucht, ist ein 
Massstab, der von aussen an den Men-
schen herangetragen wird und somit 
zeit- und kulturübergreifend ist. Diesen 
Massstab finden wir einzig und allein 
im Wort Gottes (vgl. 2 Tim 3,16 f.). Die 
Bibel ist das ewiggültige Messband (Ps 
119,160; Mt 5,18), an dem wir unser 
Wollen, Denken und Handeln objektiv 
messen können. Das Wort Gottes ist als 
Massstab so genau, dass es zwischen 
Geist und Seele, zwischen Mark und 
Bein, ja sogar zwischen Gedanken und 
Gesinnungen unterscheiden kann (Hebr 
4,12).
 Im Hinblick auf die Frage, wie wir 

in den einzelnen Situationen unseres 
Alltags agieren und reagieren sollen, 
kommt den Zehn Geboten eine zentrale 
Stellung zu. Deshalb habe ich mich ent-
schlossen, die Gebote in Predigten zu 
behandeln. 
 Heute geht es um das erste Gebot. 
Ich werde erstens eine Einführung zu 
den Zehn Geboten geben. Zweitens 
wollen wir uns die Bedeutung des 
ersten Gebotes näher anschauen und 
drittens danach fragen, was dieses 
Gebot für uns heute bedeutet.

1.  Einführung zu den Zehn 
Geboten – sechs Fragen 

Erste Frage: Welche Bedeutung haben 
die Zehn Gebote für Nichtchris-
ten, also für Personen, die nicht an 
Gott glauben? Ich habe bereits darauf 
hingewiesen, dass Gottes Wort für uns 
Menschen ein Massstab ist, der kultur- 
und zeitübergreifend ist. Ein Massstab 
hat die Funktion zu zeigen, ob etwas 

Unsere heutige Zeit ist von Werten wie 
Selbstverwirklichung, Synkretismus, 
Pluralismus, Individualismus, Egoismus 
und Relativismus geprägt. Was die 
antichristliche Menschheit braucht, ist 
nicht Symptombehandlung, sondern 
Ursachenbehebung. Die Ursache für 
die gottlose Menschheit ist gemäss der 
Bibel – dem unfehlbaren und inspirier-
ten Wort Gottes – die Sünde, welche 
letztendlich in die ewige Verdammnis 
führt! 
 Vergebung unserer Sünden finden 
wir gemäss dem Wort Gottes einzig 
und allein in Jesus Christus. Durch 
seinen stellvertretenden Tod am Kreuz 
und durch seine leibhaftige Auferste-
hung kann jeder, der sich von seinem 
sündhaften Lebenswandel abwendet 
und sich im Glauben Jesus Christus 
zuwendet, Sündenvergebung und ewi-
ges Leben aus Gnade erhalten. Aus der 
Beziehung in Christus kann dann ein 
Leben in Heiligung erwachsen, das sich 
nach den zeit- und kulturübergreifen-
den Geboten Gottes richtet.
 Die vorliegende Predigtsammlung 
zu den Zehn Geboten will beides, dem 
Sünder seine Sündhaftigkeit und Erlö-
sungsbedürftigkeit aufzeigen und zu Je-
sus Christus führen und dem Gläubigen 

Handlungsanweisung und Korrektiv für 
den Lebensalltag sein. 
 Die Predigten wurden in der Landes- 
kirchlichen Minorität in Heiden gehalten 
(www.minoritaet-heiden.ch). Für den 
typischen Predigtstil und etliche inhalt-
liche Überschneidungen wird der Leser 
um Verständnis gebeten. Die Bibelzitate 
wurden der revidierten Elberfelderbibel 
1991 oder der Lutherbibel 1984 ent-
nommen. Auf genaue Quellenangaben 
im Text wurde zwecks Lesefreundlich-
keit weitgehend verzichtet. Eine Aus-
wahl an verwendeter Literatur findet 
sich am Schluss der Broschüre.
 Ein herzliches Dankeschön geht 
an Daniel Wiget, den Präsidenten der 
Landeskirchlichen Minorität, für sein 
Bemühen, diese Predigtserie zu veröf-
fentlichen und dem Cicero Studio AG 
für das Herausgeben der Predigtsamm-
lung.
 Diese Broschüre hat ihren Sinn und 
Zweck dann erfüllt, wenn Menschen 
zur Sündenerkenntnis kommen, bei 
Jesus Christus Vergebung ihrer Sünden 
finden, in der Heiligung wachsen und 
Gott, der Schöpfer Himmels und der 
Erde, verherrlicht wird.

Pfarrer Oliver Dürksen

Vorwort Heiden, den 09. April 2015



6 7ERSTES GEBOT ERSTES GEBOT

dem Mass entspricht oder ob es von der 
Norm abweicht. 
 Für die Nichtchristen haben die 
Zehn Gebote daher primär die Funktion, 
darauf hinzuweisen, dass sie nicht so 
leben, wie es sich Gott, der Schöpfer, 
vorgestellt hat. Sie weichen von der 
göttlichen Norm ab. Die Gebote dienen 
den Nichtchristen also dazu, dass sie 
erkennen, dass sie in Sünde leben und 
folglich für ewig verdammt werden. 
 Paulus schreibt in Röm 3,20: Durch 
das Gesetz [bzw. durch die Gebote] 
kommt Erkenntnis der Sünde. Diese 
Sündenerkenntnis wiederum soll den 
Nichtchristen zu Jesus Christus führen, 
der für alle Menschen gestorben und 
auferstanden ist, damit wir im Glauben 
an ihn Sündenvergebung und ewiges 
Leben erhalten.
 Die Gebote haben für den Nicht-
christen also eine evangelistische 
Funktion. Darauf wird bereits in 5 Mo 
4,6-8 hingewiesen. Dort zeigt Mose 
dem Volk Israel auf, dass die Nachbar-
völker anhand der göttlichen Gebote 
die Grösse und Einzigartigkeit Gottes 
erkennen sollen. 
 Zweite Frage: Welche Bedeutung 
haben die Zehn Gebote für einen 
Christen? Eine treffende Antwort dazu 
finden wir in 2 Tim 3,16 und 17. Dort 
schreibt Paulus: 16 Alle Schrift ist von 
Gott eingegeben und nützlich [wozu?] 
zur Lehre, zur Überführung [von Sün-
den], zur Zurechtweisung, zur Unter-

weisung in der Gerechtigkeit, [warum?] 
17 damit der Mensch Gottes [also wir 
Christen] vollkommen [seien], zu jedem 
guten Werk völlig zugerüstet.
 Mit anderen Worten: Die Bibel im 
Allgemeinen und die Zehn Gebote 
im Speziellen dienen einem Christen 
dazu, dass er weiss, wie er als Christ zu 
leben hat, was er zu tun und zu lassen 
hat. Gleichzeitig decken die Gebote 
auch unerkannte Sünden in seinem 
Leben auf. All das soll letztendlich 
dazu führen, dass er ein Leben in der 
Heiligung führt und zu jedem guten 
Werk zugerüstet wird, um damit Gott 
zu verherrlichen. 
 Dass die Zehn Gebote auch heute 
noch gelten, sehen wir daran, dass alle 
Gebote in unterschiedlicher Weise im 
NT aufgegriffen, interpretiert oder an-
gewandt werden. Das wohl bekannteste 
Beispiel hierfür ist die Bergpredigt Jesu 
in Mt 5-7 (vgl. 1 Tim 1,8-11). Für die 
Auslegung und Anwendung der Zehn 
Gebote ist es deshalb wichtig, dass wir 
den gesamtbiblischen Zusammenhang 
berücksichtigen.
 Dritte Frage: Was haben der 
Auszug aus Ägypten und die Zehn 
Gebote miteinander zu tun? Der ge-
schichtliche Zusammenhang ist folgen-
der: Zuerst führte Gott das Volk Israel 
mit mächtiger Hand aus der Sklaverei 
Ägyptens heraus und brachte es dann 
in ein Land, das von Milch und Honig 
überfloss (2 Mo 3,8). Dabei betonte 

Gott ausdrücklich, dass er Israel nicht 
deshalb als sein Volk erwählt hatte, weil 
es bedeutender wäre als alle anderen 
Völker, sondern weil er seinen Bund mit 
Abraham aufrechterhalten wollte und 
weil er sein Volk liebte (5 Mo 7,7 f.). 
 Das Halten der Zehn Gebote ist also 
nicht Voraussetzung, dass Gott sein 
Volk liebt. Die Zehn Gebote sind auch 
nicht so zu verstehen, dass sie unser 
Leben einengen in dem Sinne, dass Gott 
uns alles, was Spass macht, verbietet, 
sondern die Zehn Gebote rahmen das 
Leben in Freiheit ein. Sie ermöglichen 
einen geschützten Raum, in dem wir 
das Leben in Freiheit, nicht in Sklaverei, 
gestalten können. 
 Aus neutestamentlicher Perspek-
tive gibt es hierzu einige Parallelen. 
Zunächst einmal sagt Paulus, dass Gott 
uns bereits dann geliebt hat, als wir 
noch Sünder waren (Röm 5,8). Wir ha-
ben uns die Liebe Gottes nicht verdient, 
weil wir so gut waren oder weil wir 
jemand Besonderer waren. Ferner steht 
die Befreiung aus der Sklaverei der 
Sünde durch Jesus Christus immer vor 
dem Halten der Gebote Gottes. D. h., 
die Werke, die guten Taten sind NIE Vo-
raussetzung für die Vergebung unserer 
Sünden, sondern eine Folge davon, dass 
wir durch unseren Herrn Jesus Christus 
gerettet wurden. 
 Vierte Frage: Warum liegen uns 
die Zehn Gebote in doppelter Aus-
führung vor, einmal in 2 Mo 20 und 

einmal in 5 Mo 5?1 Der Hintergrund ist 
folgender: Als Gott seinem Volk Israel 
die Zehn Gebote gab, tat er das im Rah-
men eines Bundes. Ein Bund ist nichts 
anderes als eine Art Vertrag. Der Sinai-
bund2 ist folglich ein Vertrag zwischen 
Gott und dem Volk Israel. Wie es bei 
Verträgen so ist, wird eine Vereinbarung 
gemacht und je nach Vertragsart wird 
auch festgehalten, was passiert, wenn 
der Vertrag nicht eingehalten wird.3 
Die Zehn Gebote sind nun Teil dieses 
Vertrages zwischen Gott und seinem 
Volk Israel.4

 Den Bund schloss Gott mit Israel 
am Berg Sinai kurz nach dem Auszug 
aus Ägypten (2 Mo 19,1). Am Ende der 
40-jährigen Wüstenwanderung im 
Lande Moab kurz vor dem Einzug ins 
verheissene Land Kanaan, wiederholte 
Gott diesen Vertrag mit Israel. Es kam 
zu einer Bundeserneuerung bzw. Ver-
tragsbestätigung (5 Mo 1,5; 28,58.69). 
Das fünfte Buch Mose ist die schriftli-
che Fassung dieser Vertragsbestätigung 
zwischen Gott und seinem Volk. Da 
die Zehn Gebote Teil dieses Vertrages 
sind, finden wir sie auch hier nochmals 
angeführt.5

 Fünfte Frage: Wie werden die 
Zehn Gebote eingeteilt? Bei den 
Zehn Geboten haben wir es mit acht 
Verboten und zwei Geboten zu tun. Im 
Laufe der Geschichte wurden die Zehn 
Gebote nicht einheitlich aufgeteilt. 
Nach jüdischer Auffassung ist z. B. 2 Mo 



8 9ERSTES GEBOT ERSTES GEBOT

20,2 Ich bin der Herr, dein Gott, bereits 
das erste Gebot. Vers 3 Du sollst keine 
anderen Götter haben ist dann das 
zweite Gebot. 
 Nach katholischer und lutherischer 
Tradition ist erst Vers 3 Du sollst keine 
anderen Götter haben das erste Gebot, 
das bis Vers 6 reicht, also quasi das 
zweite Gebot noch zum ersten Gebot 
rechnet. Das führt dazu, dass man am 
Schluss nur auf neun Gebote kommt. 
Um das zu vermeiden, hat man das 
zehnte Gebot aufgeteilt in Du sollst 
nicht begehren deines nächsten Frau 
und Du sollst nicht begehren deines 
nächsten Haus usw.»6 Diese Aufteilung 
ist m. E. künstlich.
 Die orthodoxe und reformierte 
Tradition teilt die Zehn Gebote noch-
mals anders auf. Vers 3 Du sollst keine 
anderen Götter haben ist das erste 
Gebot. Die Verse 4 bis 6 bilden das 
zweite Gebot, Du sollst dir kein Bildnis 
machen. Die reformierte Tradition ist 
bis auf die Abgrenzung vom ersten 
und zweiten Gebot mit der jüdischen 
Tradition identisch. Ich lehne mich an 
die reformierte Tradition an, da ich der 
Meinung bin, dass Vers 2 Ich bin der 
Herr dein Gott nicht bereits das erste 
Gebot ist, sondern die Einleitung zu den 
Geboten.
 Sechste Frage: Welche Bedeutung 
haben die zwei Gesetzestafeln? 
Gott schrieb die Zehn Gebote höchst-
persönlich mit seinem Finger auf zwei 

Steintafeln (vgl. z. B. 2 Mo 31,18; 5 Mo 
9,10). Die ersten vier Gebote7 beziehen 
sich auf die Beziehung zwischen Gott 
und dem Menschen und werden der 
ersten Tafel zugeordnet. Die restlichen 
sechs Gebote beziehen sich auf die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen und 
werden der zweiten Tafel zugeordnet. 
 Diese zwei Gesetzestafeln werden 
im Neuen Testament mit dem Doppel-
gebot der Liebe zusammengefasst (Mt 
22,37-39). Das Gebot Du sollst Gott von 
ganzem Herzen lieben bezieht sich auf 
die erste Tafel und das Gebot Du sollst 
deinen Nächsten lieben wie dich selbst 
bezieht sich auf die zweite Tafel. 
 Diese Einführung soll uns helfen, 
nicht nur das erste Gebot, sondern alle 
Gebote insgesamt besser zu verstehen. 

2.  Die Bedeutung des ersten 
Gebotes

2 Mo 20,1-3 
 1 Und Gott redete alle diese Worte 
und sprach: 
 2 Ich bin der HERR, dein Gott, der 
ich dich aus dem Land Ägypten, aus 
dem Sklavenhaus herausgeführt habe. 
[Und jetzt folgt Vers 3, das erste Gebot:] 
 3 Du sollst keine andern Götter 
haben neben mir.
 Zunächst müssen wir uns verge-
genwärtigen, ich welchem Rahmen 
dies geschah. Gott hatte sein Volk mit 

mächtiger Hand aus Ägypten heraus-
geführt. Als sie am Berg Sinai ankamen, 
war das Volk Israel, 600 000 Männer 
plus Frauen und Kinder (2 Mo 12,37) 
bereits seit drei Monaten unterwegs 
(2 Mo19,1).
 Dort sagte Gott zu Mose (para-
phrasiert): «Wenn ihr willig auf meine 
Stimme hören und meinen Bund halten 
werdet, dann sollt ihr aus allen Völkern 
mein Eigentum sein, denn mir gehört 
die ganze Erde. Und ihr sollt mir ein Kö-
nigreich von Priestern und eine heilige 
Nation sein (2 Mo 19,5 f.).»
 Darauf ordnete Gott an, dass sich 
das Volk zwei Tage lang heiligen und 
sich so auf die Erscheinung Gottes vor-
bereiten sollte (2 Mo19,10 ff.). Er wollte 
nämlich so mit Mose reden, dass das 
ganze Volk Gott reden hörte, damit es 
Mose und seinem Wort glauben würde 
(2 Mo 19,9; 5 Mo 4,15). Am Morgen des 
dritten Tages brachen dann Donner und 
Blitze los. Eine schwere Wolke lagerte 
auf dem Berg und ein sehr starker Hör-
nerschall ertönte, sodass das ganze Volk, 
das im Lager war, bebte (2 Mo 19,16).
 Das Volk zitterte und sagte zu Mose: 
Gott soll nicht mit uns reden, damit 
wir nicht sterben (2 Mo 20,19). Darauf 
antwortete Mose (2 Mo 20,18-21): 
Fürchtet euch nicht! Denn nur um euch 
zu prüfen, ist Gott gekommen, und da-
mit die Furcht vor ihm euch vor Augen 
sei, damit ihr nicht sündigt. Was für ein 
heiliger Moment! Das Volk realisiert die 

Heiligkeit Gottes. In seiner Gegenwart 
kann niemand bestehen. In diesem Zu-
sammenhang bekommt das Gebot Du 
sollst keine andern Götter haben neben 
mir ein ganz anderes Gewicht.
 Für die damalige Zeit war dies 
eine besondere Herausforderung. Jede 
Region hatte ihre Götter, die man ver-
ehrte. Die Ägypter hatten ihre Götter, 
die Kanaaniter hatten ihre Götter usw. 
Ausserdem hatte man für alle Belange 
einen Gott, z. B. einen Gott, der für den 
Sonnenschein verantwortlich war, einer, 
der für den Regen zuständig war, einen, 
der für die Fruchtbarkeit zuständig war, 
einer, der im Krieg half usw. Je mehr 
Götter man hatte, desto besser abgesi-
chert schien man zu sein.
 In dieser polytheistischen Gesell-
schaft stellte sich Jahwe seinem Volk 
nun als ein Gott vor, der Himmel und 
Erde gemacht hatte (2 Mo 20,11). Er ist 
der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (2 
Mo 3,6). Er ist der Gott, dem die ganze 
Erde gehört (2 Mo 19,5). Er ist der Gott, 
der sein Volk aus der Sklaverei Ägyptens 
befreite (2 Mo 20,2), und er ist der Gott, 
der ihnen das Land, welches er Abra-
ham, Isaak und Jakob verheissen hatte, 
geben wird (1 Mo 15,13 ff.; 5 Mo 1,8).
 Gott hatte bereits Abraham ver-
heissen, dass seine Nachkommen etwa 
400 Jahre in einem fremden Land, in 
Ägypten, Sklaven sein würden, bevor 
sie das verheissene Land in Besitz 
nehmen würden (1 Mo 15,13). Gott 



10 11ERSTES GEBOT ERSTES GEBOT

begründete diese Wartezeit damit, 
dass die Schuld der Völker, die im Land 
Kanaan wohnten, noch nicht voll war 
(1 Mo 15,16). Was ist denn die Schuld 
der Völker?
 In 5 Mo 18,9-12 sagt Mose zum 
Volk Israel: 9 Wenn du in das Land 
kommst, das der HERR, dein Gott, dir 
gibt, dann sollst du nicht lernen, es den 
Gräueln dieser Nationen gleichzutun. 
10 Es soll unter dir niemand gefunden 
werden, der seinen Sohn oder seine 
Tochter durchs Feuer gehen lässt, 
keiner, der Wahrsagerei treibt, kein 
Zauberer oder Beschwörer oder Magier 
11 oder Bannsprecher oder Totenbe-
schwörer oder Wahrsager oder der die 
Toten befragt. 12 Denn ein Gräuel für 
den HERRN ist jeder, der diese Dinge 
tut. Und um dieser Gräuel willen treibt 
der HERR, dein Gott, sie vor dir aus.
 Die Ausrottung der kanaanitischen 
Völker lag in ihrem uferlosen Götzen-
dienst begründet. Gott machte aber vor 
dem Einzug in das Land Kanaan klar, 
dass die Existenz seines Volkes im ver-
heissenen Lande nur solange gewähr-
leistet sei, wie es sich an seinen Bund 
halten würde. Würde es davon abwei-
chen und anderen Göttern dienen, dann 
würde Israel auch die Berechtigung, im 
Lande Kanaan zu wohnen, verlieren (vgl. 
5 Mo 29,25-27). Aus der Geschichte 
Israels wissen wir, dass Israel den Bund 
mit Gott andauernd brach und ständig 
anderen Göttern diente. Deshalb wur-

den das Nordreich im Jahre 722 v. Chr. 
und das Südreich im Jahre 586 v. Chr. 
von ihren Feinden aus dem Land Kanaan 
verschleppt. 
 Aber warum ist es eigentlich so tra-
gisch, wenn man neben Jahwe noch ein 
paar andere Götter verehrt? Götter und 
Götzen sind nicht einfach nur ein paar 
Statuen, die aus Menschenhand ge-
macht sind, wie wir bei Jeremia gelesen 
haben, sondern hinter den Götzen und 
Göttern stecken Satan und seine Dämo-
nen. So geht es aus 5 Mo 32,17 hervor. 
Götzendienst ist Satansverehrung! 
Das erste Gebot Du sollst keine anderen 
Götter haben neben mir kann auf drei-
fache Weise gebrochen werden:
 1. Wenn wir nicht an Gott glauben. 
Jahwe, als der Schöpfer Himmels und 
der Erde, ist der Einzige, der es ver-
dient, von uns Menschen, die wir seine 
Geschöpfe sind, angebetet und verehrt 
zu werden (vgl. Röm 1,18 ff.). Da er uns 
geschaffen hat, hat er als Einziger den 
Anspruch, der Herr in unserem Leben zu 
sein. Das Gebot Du sollst keine anderen 
Götter haben neben mir wird dann ge-
brochen, wenn Jesus Christus nicht der 
Herr in unserem Leben ist. D. h., dass 
auch Atheismus gegen dieses Gebot 
verstösst.
 Deshalb lautet die erste Frage, die 
mit diesem Gebot zusammenhängt: Ist 
Jesus Christus bereits der Herr in dei-
nem Leben? Wenn nicht, dann hast du 
keine Existenzberechtigung im Himmel. 

Aus Liebe zu uns hat Gott durch Jesus 
Christus aber alles möglich gemacht, 
damit wir den Zugang zum Vater ha-
ben, damit wir aus der Sklaverei unserer 
Sünden befreit werden können. In 
einem ehrlichen Gebet, in dem du Jesus 
um Vergebung deiner Sünden bittest 
und ihn als Herrn in deinem Leben auf-
nimmst, kannst du die Gotteskindschaft 
erlangen. Als Kinder Gottes haben wir 
den Zugang zum Vater im Himmel.
 2. Wir brechen das erste Gebot dann, 
wenn wir bewusst andere Geister, Göt-
zen oder Mächte anbeten, verehren oder 
ihnen gehorchen. Heutigentags spricht 
man hier vom Bereich des Okkulten oder 
der Esoterik. Dazu gehört das Tragen 
von Maskottchen, Talismanen, Amulet-
ten und sonstigen Glücksbringern. Das 
können Halsketten, Armbänder oder 
Puppen im Auto sein, die uns Glück 
bringen oder vor Unglück bewahren 
sollen. Ferner ist der Bereich der alterna-
tiven Heilmethoden zu erwähnen. Dazu 
gehören z. B. Geistheiler, Bach-Blü-
tentherapie, Yoga, Autogenes Training, 
anthroposophische Heilmethoden 
usw. Das Problem bei den alternativen 
Heilmethoden ist, dass hier vermeint-
liche medizinische Erkenntnisse mit 
finsteren Mächten verbunden werden. 
Der Patient versucht die Gesundheit mit 
allen Mitteln wieder zu erlangen und 
macht dabei selbst vor Heilmethoden 
nicht halt, die dämonische Mächte mit 
einbeziehen. Gott, der ja der Arzt aller 

Ärzte ist (vgl. 2 Chr 16,12; Lk 5,31), wird 
hierbei bewusst aussen vor gelassen, 
und andere finstere Mächte werden 
in Anspruch genommen. Damit wird 
eindeutig das erste Gebot gebrochen.
 Ebenfalls in den Bereich des Okkul-
ten gehören Praktiken wie Gläserrücken, 
Pendeln, Kartenlegen oder Händelesen. 
Diese okkulten Praktiken werden in der 
Regel deshalb gemacht, um zu erfahren, 
was einen in Zukunft erwartet. Wenn 
Gott gewollt hätte, dass wir genau 
wissen, was uns in unserem Leben alles 
erwartet, dann hätte er es uns mitge-
teilt. Selbst vom vermeintlich harmlo-
sen Horoskop sind die Finger zu lassen. 
 Die schlimmste Form von Okkul-
tismus reicht vom Spiritismus, der 
schwarzen Magie, über Zauberei bis hin 
zu Teufelsanbetungen und Satansmes-
sen. Bei alldem wird das erste Gebot ge-
brochen. Es werden bewusst satanische 
Mächte verehrt, angebetet oder um 
Hilfe gebeten. Dem allmächtigen Gott 
aber, der Himmel und Erde geschaffen 
hat, wird die ihm gebührende Ehre 
nicht erwiesen.
 Über diesen ganzen Sumpf an 
okkulten Praktiken dürfen wir mit 
erhobener Stimme ausrufen: Jesus ist 
Sieger! Er hat die Macht der Finsternis 
gebrochen! Er ist der Herr über alle 
Gewalten im Himmel und auf Erden. 
Ihm ist alle Gewalt im Himmel und auf 
Erden gegeben. Deshalb gebührt ihm 
allein die Ehre! Selbst wenn wir okkulte 



12 13ERSTES GEBOT ERSTES GEBOT

Sünden begangen haben, dürfen wir 
Gott um Vergebung bitten. Wichtig ist 
hier, dass wir radikal mit solchen Prakti-
ken brechen und uns davon im Namen 
Jesu lossagen. Seelsorgerliche Hilfe von 
Christen, die fest im Glauben stehen, ist 
dabei oft unumgänglich.
 3. Das erste Gebot kann auch gebro-
chen werden, wenn uns alltägliche 
Dinge wichtiger sind als Gott. Bei dem 
einen ist es die Formel 1, die ihn am 
Sonntagvormittag an den Fernseher 
fesselt. Bei einem anderen ist es das 
Auto oder das Motorrad, das in seinem 
Herzen den ersten Platz einnimmt. Wie-
der bei anderen ist es das Hobby, dem er 
den Vorrang im Leben gibt. Bei anderen 
steht der Ehepartner, die Kinder, das 
Geld, die Karriere, die Gesundheit, das 
Aussehen, der Erfolg, die Macht, ein 
Computerspiel usw. im Vordergrund, 
sodass Gott nur noch als Mittel zum 
Zweck in unserem Leben fungiert. 
 Dass Gott dieses Spielchen nicht 
mitspielt, wird am ersten Gebot unmiss-
verständlich deutlich. Für uns Christen 
sind es oft genau diese Dinge, die im 
Alltag Gott den ersten Platz in unserem 
Leben streitig machen. Deshalb gilt der 
Entscheidungsruf des Elia auch uns 
heute (1 Kön 18,21): Wie lange hinken 
wir auf beiden Seiten? Oder wie Jesus 
es sagte (Mt 6,24): Ihr könnt nicht Gott 
dienen und dem Mammon. «Mammon» 
ist ein Synonym für Geld oder Reich-
tum. 

3. Schluss

Die Zehn Gebote wollen einen Nicht-
christen darauf hinweisen, dass er ein 
gottloses Leben führt, das letztendlich 
in der Verdammnis endet. Diese Sün-
denerkenntnis soll ihn zu Jesus Christus 
führen, der als Einziger Sünden verge-
ben und ewiges Leben schenken kann.
 Für uns Christen sind die Gebote 
keine Spassverderber, sondern sie zei-
gen uns einen geschützten Rahmen, in 
dem wir unser Leben unter der Führung 
unseres Herrn gestalten dürfen.
 So wie Gott zuerst sein Volk aus der 
Sklaverei Ägyptens befreite und ihnen 
dann die Gebote der Freiheit, nicht der 
Sklaverei, gab, so will er uns auch zuerst 
aus unserer Sklaverei der Sünde befrei-
en und uns anschliessend helfen, ein 
Leben in der Heiligung zu führen.
 Im Hinblick auf das erste Gebot gilt 
festzuhalten, dass wir es dann über-
treten, wenn der auferstandene und 
siegreiche Herr nicht unser Gott ist, 
wenn wir also gottlos leben.
 Ferner missachten wir das erste 
Gebot dann, wenn wir bewusst andere 
Geister, Götzen oder Mächte anbeten, 
verehren oder ihnen gehorchen. Das ist 
immer Satansverehrung! 
 Schliesslich können auch Beruf, 
Hobbys, materielle Dinge, Macht, Reich-
tum usw. den ersten Platz in unserem 
Leben einnehmen. Auch das ist ein 
Verstoss gegen das erste Gebot.

 Deshalb sind wir aufgefordert, 
uns und unser Leben Gott neu ganz 
hinzugeben und ihm den ersten Platz in 
unserem Leben zu geben. Der Herr helfe 
uns dabei! 
 Amen!

1  Wenn wir 2 Mo 20 und 5 Mo 5 miteinander verglei-
chen, sehen wir, dass die Zehn Gebote beinahe identisch 
überliefert sind.

2  Es gibt noch andere Bünde. Vgl. z. B. Gottes Bund mit 
Noah (1 Mo 9,9 ff.) oder Gottes Bund mit Abraham 
(1 Mo 15,18 ff.).

3  Dieser Bund hatte eine ganz bestimmte Struktur, ähn-
lich wie Verträge das heute auch haben, mit Präambel, 
Vereinbarungen, Zeugen, Segen und Fluch usw. Vgl. 
Kitchen, Das Alte Testament und der Vordere Orient, 
371 f.

4  Die einzelnen Strukturelemente dieses Sinaibundes 
– also Präambel, Vereinbarungen, Zeugen, Segen und 
Fluch usw. – finden wir verteilt im zweiten und dritten 
Buch Mose. Vgl. Kitchen, Das Alte Testament und der 
Vordere Orient, 371 f. Das fünfte Buch Mose ist nun 
eine Wiederholung und Auslegung dieses Bundesbu-
ches, dieses Vertrages, den Gott mit Israel schloss. 

5  Mose wollte dem Volk, bevor es in das Land Kanaan 
einziehen würde, nochmals klar vor Augen führen, 
dass Jahwe sein Gott war und dass es sich ihm ganz  
unterzuordnen hätte. Würde es sich von ihm abwenden, 
dann würde Gott all die Flüche, die Teil dieses Vertrages 
waren, über es kommen lassen. Aus der weiteren 
Geschichte Israels, insbesondere der Königszeit, wissen 
wir, dass es nachher auch wirklich so kam.

6  Diese Aufteilung geht auf Augustinus († 430) zurück. 
Vgl. Maier, Lexikon zur Bibel, 522.

7  (1) «du sollst keine anderen Götter haben», (2) «du sollst 
dir kein Bildnis machen», (3) «du sollst den Namen 
des Herrn, deines Gottes nicht missbrauchen» und (4) 
«gedenke des Sabbats, dass du ihn heiligst».



14 15ZWEITES GEBOT ZWEITES GEBOT

Was heisst: Wir sollen uns keine 
Götterbilder machen?

Dazu müssen wir uns die historische 
Situation vergegenwärtigen, in der 
Israel sich beim Bundesschluss am Berg 
Sinai befand.
 1. Schauen wir uns zunächst Israels 
Vergangenheit aus der Perspektive des 
Bundesschlusses an: Das Volk Israel 
hatte von der Zeit Josefs bis zum Aus-
zug aus Ägypten 430 Jahre in Ägypten 
gelebt (2 Mo 12,40 f.; Gal 3,17).2 In 
Ägypten glaubte man an viele ver-
schiedene Götter. Beispielsweise galten 
Himmelskörper wie die Sonne oder der 
Mond als Götter. Aber auch Tiere wie z. 
B. Schlangen, Panther oder Falken wur-
den in Ägypten als Götter verehrt oder 
mit Gottheiten in Verbindung gebracht. 
 Die Israeliten waren nun im Laufe 
dieser 430 Jahre mit der ägyptischen 
Vielgötterei in Kontakt gekommen, 
mehr noch, sie hatten die ägyptische 
Vielgötterei auch teilweise übernom-
men. Das sehen wir z. B. daran, dass 
Josua an seinem Lebensende das Volk 
Israel nochmals an den Sinaibund 
erinnert und sie auffordert, die ägypti-
schen – wohlgemerkt, die ägyptischen 
– Götter aus ihrer Mitte fortzuschaf-
fen (Jos 24,14). Diese Aussage macht 
Josua ca. 50 Jahre nach dem Auszug 
aus Ägypten. So stark war der Einfluss 
der ägyptischen Vielgötterei in Israel 
gewesen.

 2. Kehren wir nun zurück zum Bun-
desschluss am Berg Sinai und blicken in 
Israels Zukunft. Israel sollte nun gemäss 
der Verheissung in das Land Kanaan 
einziehen. Auch die Kanaaniter pflegten 
Vielgötterei. Aus dem Alten Testament 
kennen wir z. B. den Wettergott Baal3, 
die Fruchtbarkeitsgöttin Aschera4 oder 
Moloch5, dem Kinder geopfert wurden. 
 Genau dazwischen steht Israel nun. 
Sowohl in Ägypten, das Land, aus dem 
Israel kam, als auch in Kanaan, das 
Land, in das Israel zog, wurde Vielgötte-
rei praktiziert. Ausserdem pflegte man in 
Ägypten und Kanaan die Götter anhand 
von Bildern oder Skulpturen darzustel-
len. Vor diesen Bildern und vor diesen 
steinernen und hölzernen Skulpturen 
warf man sich dann zur Anbetung nie-
der. Gegen diese Vielgötterei richtet sich 
das erste Gebot: Du sollst keine anderen 
Götter haben neben mir! Das zweite 
Gebot Du sollst dir kein Götterbild ma-
chen richtet sich gegen die Praxis, diese 
Gottheiten bildlich darzustellen oder 
Statuen von ihnen herzustellen.
 Soweit zu den historischen Hinter-
gründen des zweiten Gebotes. Es gibt 
aber auch zwei konkrete theologische 
Hintergründe für dieses Gebot. 
 Der erste Grund liegt darin, dass 
es sich bei der Vielgötterei nicht 
einfach nur um Bilder oder hölzerne 
und steinerne Skulpturen handelt, die 
verehrt werden. Dahinter stehen Satan 
und seine Dämonen. Mose sagt in 5 

DU SOLLST DIR KEIN GÖTTERBILD MACHEN!

2. Mose 20,4–6
19. Oktober 2014

4 Du sollst dir kein Götterbild machen, 
auch keinerlei Abbild dessen, was oben 
im Himmel oder was unten auf der Erde 
oder was in den Wassern unter der Erde 
ist. 
 5 Du sollst dich vor ihnen nicht 
niederwerfen und ihnen nicht dienen. 
Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein 
eifersüchtiger Gott, der die Schuld der 
Väter heimsucht an den Kindern, an der 
dritten und vierten [Generation] von 
denen, die mich hassen, 
 6 der aber Gnade erweist an Tau-
senden [von Generationen] von denen, 
die mich lieben und meine Gebote 
halten.1

 In der ersten Predigt zu den Zehn 
Geboten habe ich darauf hingewiesen, 
dass die Gebote einen Nichtchristen 
darauf hinweisen wollen, dass er ein 
gottloses Leben führt, das letztendlich 
in der ewigen Verdammnis endet. Die 
Zehn Gebote wollen aber nicht nur 
zur Sündenerkenntnis führen, sondern 
gleichzeitig auf den Ausweg in Jesus 
Christus hinweisen, der uns als Einziger 

aus der Sklaverei der Sünde und des 
Satans befreien kann (Joh 14,6).
 Für uns Christen sind die Gebote 
keine Spassverderber, sondern sie zeigen 
uns einen geschützten Rahmen auf, 
in dem wir unser Leben mit Gott und 
unseren Mitmenschen in Freiheit ge-
stalten dürfen. So wie Gott zuerst sein 
Volk aus der Sklaverei Ägyptens befreite 
und ihnen dann die Gebote der Freiheit 
gab, so will Gott uns auch zuerst aus 
unserer Sklaverei der Sünde befreien 
und uns anschliessend helfen, ein Leben 
in der Heiligung zu leben. Das zweite 
Gebot gehört wie die ersten vier Gebote 
zur ersten Gesetzestafel, welche die 
Beziehung zwischen Gott und Mensch 
regeln. 
 Das zweite Gebot können wir in 
zwei Teile teilen. Zum einen wird verbo-
ten, Götterbilder herzustellen, und zum 
anderen wird verboten, Götterbilder 
anzubeten und ihnen zu dienen. Kom-
men wir zum ersten Punkt: 



16 17ZWEITES GEBOT ZWEITES GEBOT

Mo 32,17 ausdrücklich, dass hinter 
den Göttern die Dämonen stecken. 
Auch Paulus weiss davon zu berichten, 
wenn er in Eph 6,12 schreibt, dass 
unser Kampf nicht gegen Fleisch und 
Blut ist, sondern gegen die Mächte 
der Finsternis und gegen die Geister 
der Bosheit. Jeder Götzendienst, jede 
Götterverehrung und die Teilnahme an 
irgendwelcher Religion und Sekte dieser 
Welt ist deshalb Satans- und Dämonen-
verehrung. Ausschliesslich der biblische 
Glaube, der die Bibel weder schmälert 
noch erweitert, ist der einzig wahre 
Glaube.
 Der zweite Grund für das Verbot, 
ein Bild oder eine Skulptur von Gott 
anzufertigen, liegt darin begründet, 
dass kein Mensch Gott sehen kann. Als 
Mose Gott darum bat, ihn sehen zu 
können, antwortete dieser (2 Mo 33,20): 
Du kannst [es] nicht [ertragen], mein 
Angesicht zu sehen, denn kein Mensch 
kann mich sehen und am Leben bleiben. 
Diese Aussage, die an verschiedenen 
Stellen im Alten und Neuen Testa-
ment bestätigt wird,6 gilt im Hinblick 
auf Gott den Vater. Jesus Christus, die 
zweite Person der Dreieinigkeit, haben 
Menschen sehr wohl gesehen, und zwar 
nicht nur während seiner dreiunddreis-
sigjährigen Wirkungszeit hier auf Erden 
(vgl. Lk 3,23). 
 Bereits im Alten Testament tritt 
Jesus einige Male auf. Als beispielsweise 
dem Abraham drei Männer erschienen, 

heisst es ausdrücklich, dass zwei davon 
Engel waren (1 Mo 18,22 und 19,1), und 
die dritte Person war Jahwe selbst (1 Mo 
18,13).7 Wenn Abraham hier Jahwe 
gesehen und mit ihm gesprochen hat 
und wenn Jahwe bei Abraham gegessen 
und getrunken hat, dann kann Jahwe 
nicht mit Gott Vater identisch sein. 
Denn Gott kann kein Mensch sehen und 
gleichzeitig am Leben bleiben, wie wir 
das eben gesehen haben. Folglich muss 
es Jesus Christus gewesen sein, der 
Abraham in Begleitung von zwei Engeln 
begegnet ist.
 Kurzum: Das Verbot, von Gott dem 
Vater kein Bild zu erstellen, liegt darin 
begründet, dass kein Mensch Gott 
weder gesehen hat noch sehen kann.8 
Es gibt nichts, womit er verglichen wer- 
den könnte. Deshalb sagt Mose in 
5 Mo 4,15 f. zum Volk Israel: So hütet 
eure Seelen sehr – denn ihr habt keiner-
lei Gestalt gesehen an dem Tag, als der 
HERR am Horeb mitten aus dem Feuer 
zu euch redete –, 16 dass ihr nicht zu 
[eurem] Verderben handelt und euch 
ein Götterbild macht […].

Was können Götterbilder sein?

Gott verbietet aber nicht nur, ein Bild 
oder eine Skulptur von ihm zu erstellen, 
sondern er verbietet auch, ein Tier oder 
einen Himmelskörper als Götzenbild 
oder Götzenfigur herzustellen, mit dem 

Ziel, es anzubeten. Es geht also nicht 
grundsätzlich darum, dass Gott Kunst, 
Bilder oder Skulpturen verbietet – aus-
ser von sich selbst –, sondern es geht 
hier darum, dass wir Menschen keinerlei 
Kunstobjekte schaffen sollen, mit dem 
Ziel, sie als Götzen zu verehren.9 
 So erklärt Mose in 5 Mo 4, dass wir 
uns keine Götterbilder von männlichen 
oder weiblichen Wesen, von Tieren, 
Vögeln, Kriechtieren, Fischen oder ir-
gendwelchen Himmelskörpern machen 
sollen, mit dem Ziel, uns vor ihnen nie-
derzuwerfen, sie anzubeten und ihnen 
zu dienen (5 Mo 4,15-20). Denn diese 
Götter – so schreibt es Mose – sind das 
Werk von Menschenhänden aus Holz 
oder Stein, die nicht sehen, hören, essen 
und riechen können (5 Mo 4,28; Jer 
10,3 ff.). 
 Israel hatte dieses Gebot bereits 
während des Bundesschlusses gebro-
chen. Während Mose 40 Tage auf dem 
Berg war, um die zwei Tafeln mit den 
Zehn Geboten von Gott entgegenzu-
nehmen, machte sich das Volk Israel ein 
goldenes Kalb. Und alle sagten (2 Mo 
32,4): Das ist unser Gott, der uns aus 
Ägypten herausgeführt hat.
 Wie sieht das bei uns aus? Was 
heisst es für uns heute, dass wir uns 
kein Bild von Gott oder irgendeinem 
Tier oder Himmelskörper machen sollen, 
um es anzubeten? Ich möchte hier zwei 
Gruppen von Götterbildern unterschei-
den:

 Die erste Gruppe sind materielle 
Götterbilder. Zu den materiellen Göt-
terbildern gehören Götterbilder, die z. B. 
aus Stein oder Holz angefertigt wurden. 
Ich gehe davon aus, dass wohl nie-
mand von uns mit Hammer und Meissel 
zu Hause seine eigenen Götter anfer-
tigt, obwohl es das heute auch gibt. 
 1. Aber vielleicht hat der eine oder 
andere von uns zu Hause am Fenster 
ein paar Engelchen aufgehängt. Sie 
sollen uns vor Unglück, vielleicht sogar 
vor bösen Geistern bewahren. Wir beru-
higen unser schlechtes Gewissen, indem 
wir uns einreden: «Die Engel haben wir 
ja nicht selbst gebastelt, die haben wir 
gekauft. Und ausserdem heisst es ja in 
Ps 91, Gott würde seine Engel schicken, 
um uns vor dem Bösen zu bewahren.» 
– Hier muss ich ganz klar sagen: Wenn 
Engelfiguren in unserer Wohnung, in 
unserem Auto oder wo auch immer die 
Funktion von Glücksbringern und Talis-
manen übernehmen, sind sie zu Götzen 
geworden.
 2. Ähnlich ist es z. B. auch mit einem 
Kreuz oder einer Marienfigur, die wir in 
unserem Auto am Rückspiegel hängen 
haben. Wenn wir dem Kreuz oder der 
Marienfigur eine übernatürliche Macht 
zuweisen, in dem Sinn, dass sie uns vor 
Unfällen bewahren mögen, dann sind 
sie für uns zum Götzen geworden.
 3. Das gleiche gilt beispielsweise 
auch für Halsketten. Da haben wir eine 
Halskette, die wir von unseren Eltern 



18 19ZWEITES GEBOT ZWEITES GEBOT

oder unserem Freund geschenkt bekom-
men haben. Wir tragen sie, damit sie 
uns in der Schule, auf der Arbeit und in 
Beziehungen Glück und Erfolg bringt. 
Aber damit übertreten wir die ersten 
zwei Gebote Gottes.
 Zur zweiten Gruppe von Götterbil-
dern gehören die imaginären Götterbil-
der. Hier werden keine Götterbilder aus 
Holz, Stein oder Kunststoff hergestellt, 
sondern wir machen uns in Gedanken 
ein Bild von Gott, das aber nicht mit 
dem übereinstimmt, was die Bibel lehrt.
 1. So ein erdachtes Götterbild 
kann z. B. die Werkgerechtigkeit sein. 
Wir stellen uns vor, dass Gott von uns 
fordert, uns den Himmel verdienen zu 
müssen. Wir reden uns ein, durch gute 
Werke und Taten den Himmel verdienen 
zu können. Wir werden von dem selbst 
auferlegten Druck angetrieben, durch 
gute Leistungen Gott zufriedenstellen 
zu können. Dabei vergessen wir, dass 
wir ausschliesslich aus Gnade gerettet 
werden (Eph 2,8 f.).
 2. Ein anderes imaginäres Götter-
bild kann der Libertinismus sein. Wir 
stellen uns Gott als gnädigen Gott vor 
und meinen damit, dass er uns eh alles 
vergeben würde. Schliesslich hängt 
doch alles von seiner Gnade ab. Dann 
kann ich ja tun und lassen, was ich will. 
Dabei missachten wir die Aussage, dass 
niemand ohne Heiligung Gott sehen 
wird (Hebr 12,14).
 3. Und ein weiteres fiktives Gottes-

bild kann Allversöhnung heissen. Wir 
stellen uns Gott als einen liebenden 
Gott vor, der letztendlich alle Men-
schen in den Himmel lässt. Sonst wäre 
Gott ja kein liebender Gott. Deshalb 
reden wir uns ein, dass alle Sekten und 
Religionen den gleichen Gott verehren 
und somit alle Glaubenswege in den 
Himmel führen. Dabei bedenken wir 
nicht, dass Jesus immer wieder von der 
Hölle gesprochen hat und ausdrücklich 
gesagt hat (Joh 14,6): Niemand kommt 
zum Vater ausser durch mich!

Was heisst: Wir sollen sie nicht 
anbeten und ihnen nicht dienen?

Das hebräische Wort für «anbeten» 
bedeutet so viel wie sich höflich vernei-
gen, sich anbetend niederwerfen oder 
sich ehrfurchtsvoll tief beugen. Durch 
das Sichniederwerfen brachte der An-
beter seine absolute Unterwerfung und 
völlige Hingabe zum Ausdruck. Anbeten 
war also ein Zeichen der Ehrerbietung.
 Aber wir sollen die Götterbilder 
nicht nur nicht anbeten, sondern ihnen 
auch nicht dienen. Das hebräische Wort 
für «dienen» bezeichnet die kultische 
Verehrung. Zur Zeit des Alten Testa-
ments wurden Gottheiten z. B. durch 
das Darbringen von Opfern verehrt.
 Es gibt eine Begründung dafür, 
dass wir Götzen und Götterbilder nicht 
anbeten und ihnen nicht dienen sollen. 

Die lautet: Gott ist ein eifersüchti-
ger Gott. Was heisst das, Gott ist ein 
eifersüchtiger Gott? Zunächst müssen 
wir Neid und Eifersucht voneinander 
unterscheiden. Neid ist die Missgunst, 
bei der jemand einem anderen dessen 
Besitz oder Erfolg nicht gönnt. Es geht 
bei Neid also um Besitztümer, Gaben 
oder Erfolg. Eifersucht ist ein Unterbe-
griff von Neid und bezieht sich auf die 
Furcht, jemandes Liebe oder Beziehung 
mit anderen teilen zu müssen. Ein klas-
sisches Beispiel für Eifersucht ist, wenn 
ein Junge, der in ein Mädchen verliebt 
ist, sieht, wie dieses Mädchen mit einem 
anderen Jungen spricht, und darauf 
eifersüchtig wird. 
 Eifersucht kommt daher, dass wir 
meinen, dass uns die andere Person 
gehört, dass sie unser Besitz ist. Das 
ist aber nicht mal in der Ehe der Fall. 
Meine Ehefrau gehört mir nicht, sie ist 
nicht mein Eigentum. Wir sind zwar 
miteinander verheiratet, aber wir haben 
keinen Anspruch, über den anderen 
zu verfügen, wie man über eine Sache 
verfügt, die man besitzt. Deshalb wird 
Eifersucht in Gal 5,20 auch wie Zau-
berei oder Götzendienst als Werk des 
Fleisches bezeichnet.
 Mit der Eifersucht ist das bei Gott 
aber etwas anderes. Wer von uns den 
Bund mit Gott eingeht und die Befrei-
ung aus der Sklaverei der Sünde durch 
Jesus Christus im Glauben annimmt, der 
wird zum Eigentum Gottes (Eph 1,14). 

In 1 Petr 2,9 sagt Petrus, dass wir Gläu-
bigen zum Besitztum Gottes geworden 
sind. Gott hat uns Gläubige teuer 
erkauft mit dem Blut seines Sohnes 
(1 Petr 1,18 f.; Tit 2,14; 1 Kor 6,20; 
7,23). Jesus Christus hat sein Leben für 
uns als Lösegeld gegeben (1 Tim 2,6), 
damit wir durch den Glauben an ihn 
(1 Joh 5,1) von der Macht der Sünde 
und des Satans befreit werden. Als Kin-
der Gottes sind wir nicht mehr Eigen-
tum Satans, sondern Eigentum Gottes. 
Wir gehören seit unserer Bekehrung 
und Wiedergeburt Jesus Christus 
(1 Thes 5,4 f.; 1 Joh 4,4).
 Weil wir, die wir den Bund mit Jesus 
Christus eingegangen sind, Gottes Ei-
gentum sind, hat er auch das Recht, auf 
uns eifersüchtig zu sein, wenn wir uns 
von ihm abwenden und uns anderen 
Göttern oder Dingen in unserem Leben 
zuwenden. Wenn irgendetwas in unse-
rem Leben mit Jesus, der auf Platz Nr. 1 
stehen sollte, konkurriert, wird Gott 
eifersüchtig. 
 Im Alten Testament wird Götzen-
dienst nicht einfach mit einem ver-
meintlich harmlosen Flirt beschrieben, 
sondern mit Hurerei. Den Bund mit Gott 
zu verlassen und sich Götzen und ande-
ren Dingen wie z. B. Geld, Macht oder 
Freunden zuzuwenden, ist in Gottes 
Augen Hurerei. Wer von uns würde 
es schon stillschweigend hinnehmen, 
wenn unser Ehepartner in ständiger 
Hurerei leben würde? In Hesekiel 16 



20 21ZWEITES GEBOT ZWEITES GEBOT

wird der Götzendienst Israels und Judas 
so eindrücklich und plastisch anhand 
von Hurerei beschrieben, dass einem 
beim Lesen die Haare zu Berge stehen.10

 Gott wird aber nicht nur eifersüch-
tig, wenn wir seinen Bund verlassen, 
sondern er sucht unsere Missetaten bis 
in die vierte Generation heim, an denen, 
die ihn hassen.
 Hier tut sich eine Spannung auf. 
Einerseits gibt es in der Bibel ganz 
klare Aussagen, wie z. B. in Hes 18,20,11 
dass ein Sohn nicht an der Schuld des 
Vaters mittragen und ein Vater nicht an 
der Schuld des Sohnes mittragen soll. 
Andererseits haben wir Aussagen wie 
diese in 2 Mo 20,5, dass Gott die Schuld 
der Väter bis zur vierten Generation 
heimsucht, an denen, die ihn hassen.12

 Ich denke, wir müssen hier zwi-
schen der Sünde unterscheiden, mit der 
wir allein vor Gott schuldig sind, und 
der Folge der Sünde, die auch unsere 
Mitmenschen treffen kann. Wenn ein 
Mann z. B. dem Alkoholismus verfallen 
ist, dann ist er vor Gott für diese Sucht 
schuldig. Die Folgen des Alkoholismus 
wie z. B. Aggressionen und Missbrauch 
treffen aber nicht nur ihn, sondern 
auch seine Frau, seine Kinder, ja mög-
licherweise sogar seine Gross- und Ur-
grosskinder, wenn er denn welche hat. 
Ausserdem ist die Wahrscheinlichkeit, 
dass Kinder eines Alkoholikers auch der 
Trunksucht verfallen, deutlich höher. 
 Mit anderen Worten: Die Famili-

enmitglieder und Angehörige eines 
Alkoholikers werden nicht automatisch 
an der Sünde teilhaftig, sie haben 
aber unter den Folgen der Sünde (dem 
Alkoholismus) zu leiden. Die wunder-
bare Nachricht ist nun, dass wir nicht 
in dieser Fluch-Linie bleiben müssen. 
Jeder, der Jesus Christus seine Sünden 
bekennt und ihn als den Herrn in sein 
Leben aufnimmt, gehört nicht mehr zu 
denen, die Gott hassen. Er gehört zu der 
Gruppe Menschen, die Gott lieben und 
an denen Gott seine Gnade erweist an 
Tausenden von Generationen.
 Das wiederum ist aber nicht so zu 
verstehen, dass aufgrund dessen, dass 
ich dem Bund Gottes treu geblieben 
bin, nach mir automatisch Tausende 
Menschen in den Himmel kommen. 
Vielmehr will Gott damit zum Ausdruck 
bringen, dass durch uns, die wir gläubig 
sind, Gottes Liebe und Güte an Tausen-
den Menschen sichtbar wird.13

 Im Hinblick auf die Bedeutung die-
ses Gebotes für uns heute ergeben sich 
u. a. zwei Anwendungsbereiche:
 Erstens ist zu fragen, welches unsere 
Götzen sind, die wir anbeten und denen 
wir dienen. Unsere Götzen, die wir ver-
ehren, können Maskottchen, Talismane 
oder Glücksbringer sein. Es können 
Engelfiguren im Haus sein, denen wir 
eine glückbringende Funktion zuweisen 
und sie somit ehren. Es können auch 
Glücksbringer wie z. B. ein Marienbild 
in der Handtasche oder ein Kreuz im 

Auto sein, denen wir eine beschützende 
Funktion zuweisen. Damit verstossen 
wir eindeutig nicht nur gegen das zwei-
te, sondern auch gegen das erste Gebot.
 Ferner können uns auch böse 
Geister oder finstere Mächte zu Götzen 
werden. Wenn wir beispielsweise durch 
ein Medium mit Dämonen oder Toten-
geistern Kontakt aufnehmen und ihnen 
Geschenke und Opfer darbringen, dann 
ist das abscheulicher Götzendienst.
 Aber es können auch weltliche Din-
ge für uns zum Götzen werden, nämlich 
immer dann, wenn Jesus Christus 
nicht Platz Nr. 1 in unserem Leben ist. 
Für einen jungen Mann ist sein neuer 
Sportwagen zum Götzen geworden, 
den er verehrt. Für eine junge Frau 
kann das eigene Aussehen zum Götzen 
werden. Alles in ihrem Leben dreht sich 
nur noch ums eigene Aussehen. Für 
einen anderen kann die Gesundheit 
zum Götzen werden, sodass jedes Mittel 
– auch der Besuch beim Geistheiler 
oder Schamanen – recht ist, um wieder 
gesund zu werden. Wieder ein anderer 
verehrt den Fernseher oder ist an die 
Spielsucht, Internetsucht oder Porno-
grafie gebunden, die in seinem Leben zu 
hochverehrten Götzen geworden sind.
 Wer mit einen oder mehreren dieser 
Götzen in seinem Leben zu kämpfen 
hat und davon frei werden möchte, ist 
bei Jesus an der richtigen Stelle. Jesus 
Christus hat für all unsere Sünden am 
Kreuz bezahlt. Mit seinem Blut kann er 

uns aus der finsteren Macht der Sünde 
– und sei unser Götzendienst noch so 
schlimm – loskaufen. Er tut es gerne, 
wenn wir ihn im Glauben von ganzem 
Herzen darum bitten. Wenn er uns mit 
seinem teuren Blut erkauft hat, dann 
sind wir nicht mehr Besitztum Satans, 
sondern Eigentum Gottes. Und Jesus 
sagt (Joh 10,28): Aus meiner Hand 
wird euch niemand rauben! Satan hat 
dann kein Anrecht mehr auf uns. Dafür 
können wir unseren allmächtigen Herrn 
und Heiland Jesus Christus nicht genug 
loben und ihm danken!
 Zweitens ist danach zu fragen, wie 
wir Gott in unserem persönlichen Leben 
gottwohlgefällig anbeten und ihm 
von ganzem Herzen dienen können. 
Das griechische Wort für «anbeten» 
hat nichts mit einem Popkonzert oder 
einer Showeinlage zu tun. Anbeten 
heisst niederknien, sich aus Ehrfurcht 
niederwerfen und den dreieinigen Gott 
ehren.14 

 Wahre Anbetung kann nur im Geist 
und in der Wahrheit geschehen (Joh 
4,24). Den Heiligen Geist erhalten wir 
bei unserer Bekehrung und Wiederge-
burt (Apg 19,2; Eph 1,13 f.; Röm 8,9 
ff.). Die Wahrheit ist Jesus Christus in 
Person (Joh 14,6). Kurzum: Wahre An-
betung kann nur dann erfolgen, wenn 
wir durch die Wiedergeburt dazu in die 
Lage versetzt sind, Gott anzubeten.
 Für den Gottesdienst heisst das, 
dass Jesus Christus und sein Wort 



23DRITTES GEBOT22 ZWEITES GEBOT

DU SOLLST DEN NAMEN DES HERRN, DEINES GOTTES, NICHT 
MISSBRAUCHEN!

2. Mose 20,7
2. November 2014

Du sollst den Namen des HERRN, deines 
Gottes, nicht zu Nichtigem ausspre-
chen, denn der HERR wird den nicht 
ungestraft lassen, der seinen Namen zu 
Nichtigem ausspricht.1

 Stellen wir uns vor, es ist Samstag-
vormittag, und wir verrichten unseren 
Einkauf. Während wir grade ein paar 
Tomaten aussuchen, hören wir, wie 
jemand hinter uns klar und deutlich 
unseren Namen ruft. Unsere natürliche 
Reaktion ist die, dass wir uns umdrehen 
und fragen: «Ja, bitte?» Wenn nun die 
Person, die unseren Namen gerufen hat, 
darauf antwortet: «Ach nichts!», dann 
fühlen wir uns veräppelt. Im dritten Ge-
bot verbietet Gott, seinen Eigennamen 
zu missbrauchen. Was das im Einzelnen 
heisst, wollen wir uns anhand von vier 
Fragen vergegenwärtigen:

1.  Wie lautet der Eigenname 
Gottes?

Wörtlich heisst es in unserem Vers: 

Du sollst den Namen Jahwes, deines 
Gottes, nicht missbrauchen [...]. Jahwe 
ist der Eigenname Gottes. In 2 Mo 3 
offenbart sich Gott zum ersten Mal 
mit seinem Eigennamen. Das ist etwas 
Besonderes. 
 Wenn beispielsweise ein Student 
seinen Dozenten nur als Herrn Profes-
sor kennt, dieser Professor dann aber 
auf den Studenten zukommt und sagt: 
«Ich bin Michael!», dann ist das etwas 
Ausserordentliches. Der Professor will 
damit seine Verbundenheit und seine 
Nähe zum Studenten ausdrücken.
 Ähnlich können wir uns das auch 
zwischen Gott und Mose, zwischen Gott 
und dem Volk Israel, vorstellen. Gott 
offenbart sich Mose und dem Volk Israel 
mit seinem Eigennamen. Damit will 
Gott seine Verbundenheit mit Israel be-
kunden. Ich bin euer Gott und ihr seid 
mein Volk, mein Eigentum (2 Mo 19,6). 
Damit die Israeliten wissen, mit wem sie 
es zu tun haben, gibt sich Gott ihnen zu 
erkennen. Er stellt sich ihnen vor. Jahwe 
ist sein Name.

immer im Zentrum zu stehen haben. 
Wenn der Prediger sich selbst inszeniert, 
der Musiker oder der Chor die Aufmerk-
samkeit auf sich lenken oder sonstige 
Elemente im Gottesdienst mit Jesus 
Christus konkurrieren, wird Gottesdienst 
zum Menschendienst und Menschen-
dienst ist Götzendienst.
 Die Voraussetzung eines wahren 
Gottesdienstes ist der Dienst Jesu Chris-
ti an uns. Jesus Christus ist gekommen, 
uns zu dienen und sein Leben zu lassen, 
damit wir ewiges Leben haben. Damit 
hängt auch zusammen, dass er uns 
Gaben gibt, die wir in der Gemeinde zu 
seiner Ehre und zur Erbauung der Gläu-
bigen einsetzen können (1 Petr 4,10 f.; 
1 Kor 14,26). 

Zusammenfassung

Das zweite Gebot verbietet nicht nur 
das Herstellen von Götzenbildern, seien 
es materielle oder imaginäre Götzenbil-
der, sondern es fordert uns gleichzeitig 
auf, den einzig wahren Gott, Schöpfer 
und Erlöser anzubeten und ihm allein 
zu dienen. 
 Amen! 

1  Vgl. hierzu u. a. auch 2 Mo 22,17-19; 23,23-26; 3 Mo 
19,26-31; 20,1-8; 26,1; 5 Mo 4,15-20.25-28; 16,21-17,7; 
18,9-14; 29,15 f. 24 f.; Jos 24,14; Ri 10,6; 2 Kön 17,16.   

2  Es gibt auch zwei Bibelstellen, die von 400 Jahren 
sprechen (1 Mo 15,13; Apg 7,6). Diese sind jedoch als 
abgerundete Zahlen zu verstehen.

3  Vgl. z. B. Ri 2,13; 2 Kön 17,16 etc.
4  Vgl. z. B. 5 Mo 16,21; 1 Kön 16,33; 1 Kön 11,5 etc.
5  Vgl. z. B. 3 Mo 18,21; 20,2f; 1 Kön 11,7 etc.
6  Vgl. dazu 2 Mo 3,6; 24,9-11; 33,20; Ri 6,22; 13,22; Jes 

6,5; Joh 1,18; 6,46; 1 Tim 1,17; 6,16; 1 Joh 4,12.
7  Vgl. hierzu z. B. auch 1 Mo 32,29.31; Ri 2,1 ff.; 6,22 f.; 

13,18-22.
8  Jesus sagt aber in Joh 12,45 (vgl. auch Joh 14,9): «Wer 

mich sieht, sieht den, der mich gesandt hat.»
9  Vgl. hier Gottes Aufforderung, die eherne Schlange 

aufzustellen (4 Mo 21,8). Auch die Stiftshütte wurde 
nach dem himmlischen Vorbild errichtet (2 Mo 25,40).

10  Vgl. z. B. Hes 16,25 f.; 23,20. Auch durch Hosea, der ja 
eine Hure heiraten musste (Ho 1,2 f.), zeigt Gott seinem 
Volk, was Götzendienst in seinen Augen ist.

11  Ähnliches steht auch in 5 Mo 24,16 und Jer 31,30.
12  Vgl. hierzu auch 2 Mo 34,7; 4 Mo 14,18; Jes 13,11; 

Jer 14,10; 23,2; 51,52; Hos 9,9; 12,3; Am 3,2.
13  Im Hebräischen steht in Vers 5 übrigens nichts von Ge-

nerationen. Es ist deshalb wohl eher an viele Menschen 
in unserem Umfeld zu denken.

14  Die drei Weisen aus dem Morgenland fielen auf ihre 
Knie und beteten Jesus an (Mt 2,11). Als der Satan 
Jesus in der Wüste versuchte, sagte er (Mt 4,9): «All 
die Königreiche dieser Welt will ich dir geben, wenn 
du niederfallen und mich anbeten wirst.» Das sagt ein 
Geschöpf (Satan, Hes 28,11-19) zum Schöpfer (Jesus 
Christus, Hebr 1,2). Jesus antwortet dem Satan darauf 
mit einem Zitat aus 5 Mo 6,13: «Du sollst den Herrn, 
deinen Gott, anbeten und ihm allein dienen.» Nun lesen 
wir an verschiedenen Stellen im Neuen Testament, dass 
nicht nur Gott angebetet wird, sondern auch Jesus 
Christus. In Phil 2,10 steht z. B., dass sich noch einmal 
jedes Knie vor Jesus Christus beugen und bekennen 
wird, dass Jesus Christus Herr ist. Mit anderen Worten: 
Jesus Christus ist Gott.



24 25DRITTES GEBOT DRITTES GEBOT

 Jahwe bedeutet so viel wie: «Ich bin 
der ich bin» oder «Ich werde sein, der 
ich sein werde». Mit anderen Worten: 
Jahwe ist der Sich-Gleich-Bleibende. 
Jahwe verändert sich nie. Bei ihm ist 
kein Wechsel des Lichts noch der Fins-
ternis (Jak 1,17). In Offenbarung 1 
sagt Jesus von sich selbst (Off 1,8): Ich 
bin der da ist und der da war und der 
da kommt. Im Hebräerbrief, Kapitel 
13, heisst es in ähnlicher Weise: Jesus 
Christus ist derselbe, gestern, heute und 
in alle Ewigkeit (Hebr 13,8).
 Kurzum: Was im Alten Testament 
über Jahwe ausgesagt wird, wird im 
Neuen Testament über Jesus ausge-
sagt. Das ist kein Zufall, sondern muss 
im Zusammenhang mit der göttlichen 
Dreieinigkeit gesehen werden.
 Gott stellt sich Mose und dem Volk 
Israel aber nicht nur mit seinem Eigen-
namen vor. Er macht gleichzeitig einen 
doppelten Bezug. 
 Der erste Bezug liegt darin, dass 
Gott sagt: Jahwe ist mein Name und 
ich bin der Gott Abrahams, Isaaks und 
Jakobs (2 Mo 3,15). Das ist deshalb so 
wichtig, weil sich Gott selbst Abra-
ham, Isaak und Jakob nicht mit seinem 
Eigennamen vorgestellt hat (2 Mo 6,3). 
Mose ist der erste Mensch, der den 
Eigennamen Gottes erfährt. Deshalb 
ist dieser Bezug zu Abraham, Isaak und 
Jakob so wichtig. Gleichzeitig macht 
Gott damit deutlich, dass er nicht ver-
gessen hat, was er Abraham, Isaak und 

Jakob rund fünfhundert Jahre vorher 
verheissen hat. 
 Der zweite Bezug liegt darin, dass 
Jahwe gleichzeitig auch der Schöpfer 
aller Dinge ist (1 Mo 24,3; 2 Mo 20,11). 
Für die meisten von uns steht das aus-
ser Frage. Aber in der damaligen Welt, 
in der man viele Götter kannte, war dies 
ein Paukenschlag. 1. Der Schöpfergott 
und 2. der Gott Abrahams, Isaaks und 
Jakobs und 3. der Gott, der das Volk 
Israel aus der ägyptischen Sklaverei 
befreit hat, ist ein und derselbe Gott. 
Jahwe ist sein Name.
 Indem, dass Gott seinen Namen of-
fenbart, offenbart er auch sein Wesen. 
Immer wieder betont die Bibel, dass 
Gott ein heiliger Gott ist. Deshalb spre-
chen die Juden den Eigennamen Gottes, 
also Jahwe, gar nicht aus. Er ist für sie 
absolut heilig. Um den Missbrauch des 
Eigennamens Gottes zu verhindern, 
haben sie sogar überall im Alten Testa-
ment, wo der Name «Jahwe» steht, die 
Vokale verändert. Im hebräischen Text 
stehen die Konsonanten des Wortes 
Jahwe, aber die Vokale vom Wort Ado-
naj. Wenn man den Eigennamen Gottes 
jetzt im Hebräischen lesen will, so liest 
man Jehova. Damit wollten die Juden 
vorbeugen, dass man den Eigennamen 
Gottes nicht missbraucht.
 Von diesem jüdischen Respekt Gott 
gegenüber können wir noch sehr viel 
lernen. Denn Gottes Heiligkeit unter-
scheidet ihn massgeblich von uns Men-

schen. Wir Menschen sind Sünder im 
Gegensatz zu Gott, der heilig, mächtig 
und erhaben ist. In seiner Gegenwart 
kann kein Mensch bestehen, so heilig ist 
er (2 Mo 33,18-20).
 1. Mose musste sich die Sandalen 
ausziehen, als er sich dem brennenden 
Dornbusch näherte, denn der Boden, 
auf dem er stand, war aufgrund Gottes 
Anwesenheit heilig (2 Mo 3,5). – 2. 
Beim Bundesschluss durfte sich nie-
mand dem Berg Sinai nähern, weil Gott 
in seiner Heiligkeit anwesend war (2 
Mo 20,18). Wer sich dennoch näherte, 
musste sterben (2 Mo 19,12; 20,19). – 
3. Als Mose nach 40 Tagen vom Berg 
Sinai herabstieg, wo er mit Gott geredet 
hatte, strahlte sein Gesicht. Niemand 
konnte Mose ansehen. Deshalb musste 
er eine Decke auf sein Gesicht legen (2 
Mo 34,29 ff.).
 Wir Menschen können in Gottes 
Gegenwart aufgrund seiner Heiligkeit 
nicht existieren. Ich finde es deshalb 
erschreckend, wie respektlos heutigen-
tags vor allem die jüngere Generation 
mit Gott umgeht. Jesus ist der Kumpel 
von nebenan, mit dem man «chillen» 
kann, und Gott wird schamlos zu einem 
Wunschautomaten degradiert, der mir 
gefälligst meine Träume und Wünsche 
zu erfüllen hat. Dieses «Gottesbild» oder 
dieses «Gottesverständnis» beeinflusst 
dann leider auch vielerorts den Got-
tesdienst. Von Gottesdienst kann man 
eigentlich gar nicht mehr reden. 

 Shows, Wellnessveranstaltung, 
Spektakel – das wird in vielen Ge-
meinden unter «Gottesdienst» ver-
standen. Aber mit Heiligkeit, Respekt 
und Ehrfurcht vor Gott hat das Ganze 
gar nichts mehr zu tun. – Manchmal 
wünschte ich mir, dass Gott in seiner 
Allmacht und Heiligkeit wieder einmal 
so richtig donnern würde, wie damals 
beim Berg Sinai, damit wir wachgerüt-
telt werden.
 Und jetzt kommt ein zweiter Pau-
kenschlag. Dieser absolut heilige und 
allmächtige Gott, lässt sich herab, geht 
mit den Menschen auf Augenhöhe und 
teilt ihnen seinen Namen mit. Er möch-
te mit uns eine persönliche Beziehung 
eingehen. Können wir uns vorstellen, 
was das bedeutet?

2. Ist Jahwe bereits dein Gott?

In unserem Text heisst es: Du sollt den 
Namen Jahwe, deines Gottes, nicht 
missbrauchen. Ist Jahwe bereits dein 
Gott? Hast du bereits eine persönliche 
Beziehung zu Gott?
 Gott ist nicht irgendwie ein abge-
hobenes Wesen, das mit unserem Leben 
hier auf Erden nichts zu tun hat oder zu 
tun haben möchte. Ganz im Gegenteil. 
Gott interessiert sich für dich. Du und 
ich, wir liegen ihm am Herzen. Ihm ist 
es nicht gleichgültig, wie es dir geht 
und was du so erlebst. Er möchte an 



26 27DRITTES GEBOT DRITTES GEBOT

deinem Leben teilhaben, dieser heilige 
Gott. 
 Das Grösste ist, dass er dich vom 
Grundübel deines Lebens befreien 
möchte. Das ist die Sünde. Sie belastet 
nicht nur unsere Beziehung zu unseren 
Mitmenschen, sondern sie hat auch die 
Beziehung zu Gott zerstört. Vor Gott 
sind wir alle wegen unserer Sünden 
schuldig (Röm 3,23). Als Warnung 
hat Gott uns in der Bibel sogar das 
Strafmass für unsere Schuldhaftigkeit 
mitgeteilt. Es lautet (Off 20,10.14 f.): 
«Ewige Verdammnis in der Hölle.» Ewig 
heisst zeitlich unbegrenzt und Hölle 
heisst gemäss Off 20,10 Feuer- und 
Schwefelsee.
 Niemand von uns, der hier heu-
te anwesend ist, wird am Tage des 
Gerichts sagen können: «Ich habe nicht 
gewusst, dass die Verdammnis in der 
Hölle ewig ist!» Aber wir sind diesem 
Urteil, diesem Strafmass, nicht ein-
fach hilflos ausgeliefert. Es gibt einen 
Ausweg, es gibt eine Möglichkeit, der 
höllischen Strafe zu entfliehen. Das ist 
die Umkehr von unserem sündhaften 
Lebenswandel und damit die Hinwen-
dung zu Jesus Christus mit der Bitte um 
Vergebung aller Sünden (Apg 26,18; 
1 Joh 1,9). 
 Jeder, der glaubend Jesus Christus 
von ganzem Herzen darum bittet, Herr 
in seinem Leben zu werden, wird durch 
den Heiligen Geist innerlich von Neuem 
geboren (Tit 3,5). 

 Diese Entscheidung, diese demütige 
Bitte, ist die Voraussetzung, dass Gott 
uns durch Jesus Christus zu seinem 
Kind macht. Dabei ist es wichtig, dass 
wir diese Entscheidung in Form eines 
Gebets klar und deutlich zum Ausdruck 
bringen. 
 Wenn ich ein Auto kaufen möch-
te, dann fragt mich der Händler auch 
irgendwann: «Wollen Sie das Auto kau-
fen, ja oder nein?» Dazwischen gibt es 
nichts! – So ist es auch mit dem ewigen 
Leben. Entweder haben wir Jesus Chris-
tus als Herrn und Retter in unser Leben 
aufgenommen, oder wir haben ihn und 
das ewige Leben nicht. Im Hinblick auf 
die Ewigkeit gibt es nur Himmel oder 
Hölle.
 Das Ganze mit Himmel und Hölle 
wäre absolut nicht schlimm, wenn man 
jederzeit den Aufenthaltsort wechseln 
könnte. «Oh, mir gefällt’s nicht in der 
Hölle» – zack – und bin ich im Himmel. 
Das ist nicht möglich. Die Entscheidung, 
ob wir in den Himmel kommen oder 
in die Hölle gehen, wird hier auf Erden 
getroffen. Die Entscheidungsfrist läuft 
mit unserem Tod hier auf Erden ab. 
Danach ist ein Wechsel von Hölle zu 
Himmel und – glücklicherweise – von 
Himmel zu Hölle nicht mehr möglich! 
Das wird am Beispiel vom reichen Mann 
und dem armen Lazarus deutlich.2

 Die Entscheidung, Jesus um Verge-
bung meiner Sünden zu bitten und ihn 
in mein Leben aufzunehmen, hinaus-

zuschieben, ist weitaus riskanter und 
folgenschwerer als im Schneesturm, mit 
Sommerreifen, ohne Autoversicherung 
und mit deutlich überhöhter Geschwin-
digkeit in den Bergen herumzurasen.
 Es gibt Menschen, die sagen: Was 
ist das für ein Gott, der uns erstens eine 
Entscheidungsfrist setzt und zweitens, 
wenn wir in die Hölle kommen, uns 
dann ewig dort drinnen lässt?
 Darauf antwortet die Bibel: Erstens 
haben wir Menschen aufgrund unserer 
Sünden die ewige Verdammnis verdient 
(Röm 6,23). Zweitens hat Gott aus Liebe 
in Jesus Christus einen Ausweg für alle 
Menschen geschaffen (Joh 3,16; Röm 
5,8). Und drittens ist es Gnade, dass 
Gott unsere Entscheidungsfrist bis zu 
unserem Lebensende ausgedehnt hat 
(Röm 2,4). – Es ist die Liebe, die Güte 
und die Gnade Gottes, die uns zur Um-
kehr ruft! Triff heute noch die wichtigs-
te Entscheidung deines Lebens. Morgen 
kann es zu spät sein (Hebr 3,15).

3.  Wie wird Gottes Name 
missbraucht?

Wörtlich heisst es in unserem Text: Du 
sollst den Namen Jahwe, deines Gottes, 
nicht zu Nichtigem oder nicht zu Fal-
schem oder nicht zu Lügenhaftem aus-
sprechen, denn Jahwe wird den nicht 
ungestraft lassen, der seinen Namen 
zu Nichtigem ausspricht. Ich möchte 

hier zwischen einer konkreten und einer 
allgemeinen Auslegung unterscheiden. 
 Zuerst zur konkreten Auslegung. 
Wenn wir Gottes Eigennamen nicht zu 
Nichtigem oder Lügenhaftem ausspre-
chen sollen, dann ist hier in erster Linie 
an den Schwur im Namen Jahwes zu 
denken.
 Zur Zeit des Alten Testaments 
war es so, dass man zwei Arten von 
Versprechen kannte. Die eine Art des 
Versprechens war die, dass man etwas 
versprach und sich daran hielt oder 
eben nicht. Diese erste Art des Verspre-
chens wurde nicht so ernst genommen. 
Wenn man aber etwas mit Nachdruck 
versprechen wollte, dann legte man 
einen Schwur bzw. einen Eid ab. In die-
sem Schwur wurde dann in der Regel 
Gott als Garant für das Versprechen he-
rangezogen. Damit sollte die 100%ige 
Garantie zum Ausdruck gebracht wer-
den, dass man sein Versprechen halten 
würde. Bürge dieses Versprechens war 
Gott.
 Im Alten Testament finden wir viele 
solcher Eide. 1. Der Knecht Abrahams 
musste vor ihm im Namen Jahwes 
schwören, dass er Isaak nicht eine 
kanaanitische Frau aussuchen würde (1 
Mo 24,3). 2. Esau verkaufte sein Erst-
geburtsrecht für ein Linsengericht mit 
einem Schwur (1 Mo 25,33). 3. David 
schwor Saul, dass er seine Nachkom-
men nicht ausrotten würde (1 Sam 
24,22 f.), usw.



28 29DRITTES GEBOT DRITTES GEBOT

 Mit dem dritten Gebot wird im Rah-
men des Alten Testaments das Schwö-
ren in Gottes Namen nicht grund-
sätzlich verboten. Denn in 5 Mo 6,13 
lesen wir: Jahwe, deinen Gott, sollst 
du fürchten und ihm dienen, und bei 
seinem Namen sollst du schwören. Mit 
dem dritten Gebot wird also lediglich 
das falsche oder lügenhafte Schwören 
im Namen Jahwes verboten. 
 Nach 3 Mo 5,4 kann das heissen, 
dass man unbedacht einen Schwur im 
Namen Jahwes ausspricht und später 
merkt: «Ach, Mensch, das kann ich doch 
nicht halten.»
 Aber es kann auch heissen, dass ich 
bewusst lüge und diese Lüge mit einem 
Schwur im Namen Jahwes verstärke. In 
3 Mo 5,22 f. wird als Beispiel angeführt, 
dass jemand eine verlorene Sache ge-
funden hat, aber mit einem Schwur im 
Namen Jahwes behauptet, dass sie ihm 
gehört. Durch diese Lüge, die mit einem 
Schwur bekräftigt wird, wird der Name 
Gottes entweiht (3 Mo 19,12).
 Menschen können untereinander 
schwören. Sie können Gott etwas 
schwören, z. B. ein Gelübde, das sie Gott 
versprechen und mit einem Schwur 
bestätigen (4 Mo 30,3). Gott aber 
kann Menschen etwas schwören. So 
z. B. schwört er Abraham, dass er viele 
Nachkommen haben, dass er das Land 
Kanaan erben wird und dass in ihm alle 
Völker gesegnet werden sollen (1 Mo 
22,16-18). 

 Aber aus neutestamentlicher Pers-
pektive sollen wir Christen überhaupt 
nicht schwören (Mt 5,34; Jak 5,12). 
Jesus sagt in der Bergpredigt: Ihr habt 
gehört, dass zu den Alten gesagt ist: 
Du sollst nicht falsch schwören [...]. Ich 
aber sage euch: Schwört überhaupt 
nicht [...]. Der Grund dafür, dass wir 
Menschen nicht schwören sollen, liegt 
darin, dass der Schwur nach Hebr 6,16 
ein absolutes Versprechen ist, dass das 
mit 100%iger Sicherheit eintritt, was 
wir versprechen. 
 Weil wir Menschen aber nicht 
allmächtig sind und somit letztendlich 
für alle Versprechen keine 100%ige 
Garantie geben können, müssen wir 
bei jemandem schwören, der diese 
Garantie geben kann. Das ist einzig und 
allein Gott. Damit fungiert Gott aber in 
unserem Schwur als Garant. Indem wir 
schwören, machen wir uns Gott zum 
Garanten für das, was wir versprechen. 
Das Problem daran ist, dass Gott nicht 
immer unsere Spielchen mitspielt und 
nicht automatisch für unsere Verspre-
chen bürgt. 
 Wenn dagegen Gott schwört, dann 
schwört er bei sich selbst. Denn er kann 
bei nichts Höherem schwören als bei 
sich selbst (Hebr 6,13). Weil er allmäch-
tig ist, vermag er auch, seinen Schwur 
mit 100%iger Garantie zu erfüllen. Das 
erklärt, warum wir Menschen nicht 
schwören dürfen, Gott aber schon. 
Für Christen gibt es nur ein JA, das 

JA bedeutet, und ein NEIN, das NEIN 
bedeutet.
 Nun zur allgemeinen Auslegung. 
Gott will mit dem dritten Gebot 
grundsätzlich deutlich machen, dass wir 
seinen Eigennamen nicht mit irgendet-
was in Verbindung bringen, das seinem 
heiligen Wesen widerspricht.
 1. Das kann z. B. beim Aussprechen 
eines Fluches der Fall sein. Ein Fluch ist 
ein machtgeladenes Wort, bei dem der-
jenige, der den Fluch ausspricht, Gott 
quasi damit beauftragt, seinem Feind 
etwas Böses anzutun. Das widerspricht 
aber dem heiligen Willen Gottes, der 
sagt (Lk 6,27 f.): Liebt eure Feinde und 
betet für die, die euch beleidigen! 
 2. Gottes Name wird auch dann 
missbraucht, wenn wir ihn als Tar-
nung für unsere eigene Gottlosigkeit 
verwenden. Dazu ein Beispiel: In den 
vergangenen Tagen konnte man überall 
in den Nachrichten von Tim Cook, 
dem Chef des Apple-Konzerns, lesen: 
«Meine Homosexualität ist ein Geschenk 
Gottes!» Also, wenn Homosexualität mit 
Gottes Namen in Verbindung gebracht 
wird, dann ist das eine Abscheulichkeit, 
die kaum zu überbieten ist.
 3. Eine dritte Variante, den Namen 
Gottes zu missbrauchen, ist die, dass 
wir Gottes Namen in Gedankenlosigkeit 
verwenden. Beispielsweise erzählt der 
Nachbar uns, was ihm gestern passiert 
ist, und wir antworten: «Ach Gott!» 
Oder beim Abwaschen fällt ein Glas zu 

Boden und wir rufen: «Oh Je[sus]!» Oder 
wir klemmen uns die Finger mit vollen 
Händen bei der Haustüre ein, und schon 
tönt es wie aus der Posaune: «Heiland-
sack!»
 4. Ferner wird Gottes Name auch 
in einer Unmenge von Witzen miss-
braucht. Vielleicht erzählen wir selber 
keine solchen Witze, in denen Gott als 
Spassfigur auftritt, aber wenn jemand 
einen solchen Witz erzählt, dann lachen 
wir aus vollem Herzen mit. Damit ma-
chen auch wir uns schuldig am dritten 
Gebot.
 5. Und schliesslich missbrauchen wir 
Gottes Namen auch dann, wenn wir ihn 
und seinen Namen lästern. Gottesläste-
rung ist die verächtliche Beschimpfung 
und Verfluchung des Gottesnamens 
(3 Mo 24,11). Gotteslästerung kann auf 
verschiedene Weise geschehen. So 
z. B. lästern wir Gott, wenn wir sozial-
schwache Leute unterdrücken (Spr 
14,31), wenn wir Gott ungehorsam sind 
(Hes 20,27), wenn wir uns selber etwas 
anmassen, was nur Gott zusteht (vgl. 
z. B. die Irrlehrer, die behaupten, sie 
seien der Christus (Mt 24,23 f.) usw. 
 Grundsätzlich kann man sagen, 
wenn Kinder Gottes in Sünde leben, 
führt das dazu, dass Gottes Name und 
sein Wort verlästert werden (vgl. Röm 
2,24). Dabei hat Gott im dritten Gebot 
ausdrücklich darauf hingewiesen, dass 
er jeden, der seinen Namen miss-
braucht, nicht ungestraft lassen wird.



30 31DRITTES GEBOT DRITTES GEBOT

 Unsere Aufgabe als Christen ist es 
nun zu prüfen, in welchen Bereichen 
unseres Lebens wir den Namen Gottes 
missbrauchen und zu Nichtigem aus-
sprechen. Da gilt es, vor Gott Busse zu 
tun. 

4.  Wie verwenden wir Gottes 
Namen richtig?

Auch hier gibt es unterschiedliche 
Möglichkeiten, Gottes Namen zu ehren 
und zu verherrlichen. Voraussetzung ist 
natürlich, dass wir zuerst im Glauben 
an Jesus Christus von unseren Sünden 
gereinigt (1 Joh 5,1) und somit vor Gott 
als Heilige und Gerechte erkannt wer-
den. Nicht, weil wir das etwa verdient 
hätten, sondern weil Gott so gnädig 
und barmherzig ist.
 1. So z. B. können wir Christen 
Gottes Namen durch Gesang und Lieder 
ehren (Röm 5,16). Voraussetzung ist 
natürlich, dass die Liedtexte der Bibel 
entsprechen und wir diese von ganzem 
Herzen mitsingen (Eph 5,19; Kol 3,16).
 2. Ferner können wir Gottes Namen 
im Gebet verherrlichen. Dass er uns 
seinen Namen mitgeteilt hat, ermög-
licht das Gebet. Wir können ihn direkt 
anreden. Als Christen dürfen wir ihn 
sogar respektvoll unseren Vater nennen 
(Röm 8,15; Gal 4,6), weil wir im Glau-
ben an Jesus Christus zu seinen Kindern 
geworden sind (1 Joh 5,1). 

 3. Zudem wird Gottes Namen ver-
herrlicht, wenn wir die gute Nachricht 
verkündigen (2 Thes 3,1), dass Jesus 
Christus für alle Menschen gestorben 
ist, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht 
ewig verloren geht, sondern ewiges 
Leben hat (Joh 3,16). Jesus sagt: Wir 
Gläubige sind das Licht der Welt. Und 
unser Licht soll vor den Nichtgläubigen 
leuchten, damit sie unsere guten Werke 
sehen und Gott verherrlichen (Mt 5,16).
 4. Und schliesslich soll unser ganzes 
Leben Gottes Namen verherrlichen. Das 
kann heissen, dass wir unsere Gaben 
in der Gemeinde einsetzen, damit Gott 
verherrlicht wird (1 Petr 4,10 f.), oder es 
kann heissen, dass wir bewusst ein Le-
ben im Gehorsam Gottes Wort gegen-
über leben (2 Thes 1,11 f.; 1 Kor 6,20). 
Die Vergebung unserer Sünden in Jesus 
Christus und das Leben in der Heiligung 
sind die Voraussetzungen, dass wir im 
Vaterunser beten dürfen: Dein Name 
werde geheiligt! 

Zusammenfassung

1. Der allmächtige und heilige Gott, 
in dessen Gegenwart wir Menschen 
aufgrund unserer Sündhaftigkeit nicht 
existieren können, lässt sich herab und 
teilt uns seinen Namen mit. Jahwe – ich 
bin der ich bin – ist sein Name. 
 2. Er möchte mit uns eine per-
sönliche Beziehung eingehen. Dieser 

Beziehung steht jedoch die Sünde im 
Wege. Sündenvergebung erhält jeder, 
der Jesus seine Sünden bekennt und ihn 
als Herrn in sein Leben aufnimmt.
 3. Das dritte Gebot verbietet, den 
Eigennamen Gottes zu Nichtigem oder 
zu Lügenhaftem auszusprechen. Gottes 
Namen missbrauchen wir dann, wenn 
wir z. B. gedankenlos seinen Namen 
nennen, Gottes Namen verwenden, um 
unsere Gottlosigkeit zu tarnen, oder 
den heiligen Namen Gottes durch unser 
Fehlverhalten lästern.
 4. Stattdessen sollen wir Gottes 
Namen mit Liedern, mit Gebeten, ja 
mit unserem ganzen Leben ehren und 
verherrlichen. Gott helfe uns darin! 
 Amen!

1  Vgl. auch 3 Mo 18,21; 21,6; 24,11-16; 5 Mo 5,11; Jer 4,2; 
7,9; Hes 36,20-23; Zech 5,4; Mal 3,5; Mt 5,33-34; 1 Tim 
1,10; Jak 5,12; Zech 8,17; Jes 66,1; Ps 11,4; 103,19.

2  Lk 16,19 ff.; vgl. vor allem V. 26. 



32 33VIERTES GEBOT VIERTES GEBOT

DER RUHETAG – EIN GESCHENK GOTTES!

2. Mose 20,8–11
23. November 2014

8 Denke an den Sabbattag, um ihn 
heilig zu halten. 
 9 Sechs Tage sollst du arbeiten und 
all deine Arbeit tun, 
 10 aber der siebte Tag ist Sabbat für 
den HERRN, deinen Gott. Du sollst [an 
ihm] keinerlei Arbeit tun, du und dein 
Sohn und deine Tochter, dein Knecht 
und deine Magd und dein Vieh und der 
Fremde bei dir, der innerhalb deiner Tore 
[wohnt]. 
 11 Denn in sechs Tagen hat der 
HERR den Himmel und die Erde 
gemacht, das Meer und alles, was in 
ihnen ist, und er ruhte am siebten Tag; 
darum segnete der HERR den Sabbat-
tag und heiligte ihn.
 In der heutigen Predigt geht es um 
den Sabbat. Das Sabbatgebot ist wohl 
das umstrittenste der Zehn Gebote. Die 
Meinungen unter Christen gehen weit 
auseinander. Die einen sind der Auffas-
sung, man müsse auch heute noch den 
Sabbat halten. Andere dagegen sagen, 
der Sonntag würde den Sabbat erset-
zen. Und wieder andere meinen, dass 
weder der Sabbat noch der Sonntag zu 
halten seien.

 Unsere Aufgabe besteht aber nicht 
darin, nach den Ansichten von Men-
schen zu fragen, obwohl die nicht 
kategorisch falsch sein müssen, sondern 
danach zu forschen, was Gott uns in 
seinem Wort sagen möchte. Konkret 
heisst das, dass wir uns zunächst aus-
führlich mit dem biblischen Sabbatver-
ständnis auseinandersetzen, bevor wir 
dann vom Wort Gottes her die Frage 
beantworten, was das Sabbatgebot für 
uns heute bedeutet. 
 Mit dem Sabbatgebot schliessen 
wir die Einheit der vier Gebote, die sich 
auf die Beziehung zwischen Gott und 
Mensch beziehen. In der Predigt zum 
ersten Gebot habe ich darauf hingewie-
sen, dass wir eine persönliche Bezie-
hung zu Gott nicht durch das Halten 
der Gebote aufbauen können. Wir 
können Gott mit unseren guten Werken 
oder mit unserem Kontostand nicht 
beeindrucken. Das hat einen simpel 
zu nennenden, aber folgenschweren 
Grund: die Sünde.
 Aber was ist Sünde? Sünde ist 
Zielverfehlung. Sünde ist Selbstbestim-
mung. Sünde ist Abwendung von Gott. 

Sünde ist Ungehorsam Gott gegenüber. 
Sünde ist, wenn der Mensch sich das 
anmasst, was nur Gott, dem allmäch-
tigen Schöpfer, zusteht. Als Geschöpfe 
sind wir auf den Schöpfer angewie-
sen und erhalten von ihm her unsere 
Bestimmung. Unsere Grundbestimmung 
ist, dass wir in einer persönlichen Bezie-
hung zu Gott leben.
 Gemäss der Bibel ist aufgrund des 
Sündenfalls diese persönliche Bezie-
hung zwischen Gott und uns zerstört, 
und zwar in dem Masse, als wir von uns 
aus nicht wieder in eine intakte persön-
liche Beziehung zu Gott gelangen (Joh 
14,6 b).1 Das Ausmass dessen, dass wir 
von Natur aus unter dem Machtbereich 
der Sünde leben, wird darin sichtbar, 
dass wir alle sterben müssen (Röm 6,23) 
und in die ewige Verdammnis kommen 
(Röm 5,18).
 Aber weil Gott uns gegen jede 
anzunehmende Erwartung so sehr liebt 
(Joh 3,16; Röm 5,8), hat er einen Aus-
weg für uns geschaffen. Dieser Ausweg 
hat ihn das Wertvollste gekostet, was 
er hatte. Er sandte nämlich seinen Sohn 
Jesus Christus auf diese Welt, der die 
Strafe für unsere Sünden auf sich nahm 
und dafür am Kreuz starb (Kol 2,14). 
Jesus blieb aber nicht tot, sondern er 
auferstand am dritten Tag (Mt 28,6) 
und sitzt nun zur Rechten Gottes (Mk 
16,19).
 Jesus Christus ist also die Schlüs-
selfigur, wenn es um die Wiederherstel-

lung unserer persönlichen Beziehung zu 
Gott geht, weil ER für unsere Strafe mit 
seinem Leben bezahlt hat und weil ER 
den Tod überwunden hat. 
 Nun könnte man meinen, wenn 
Gott einen so grossen Aufwand 
betreibt, dass er seinen eigenen Sohn 
opfert, um uns von der ewigen Ver-
dammnis in der Hölle zu retten, dann 
müssen die Kosten, um Sündenverge-
bung und ewiges Leben zu empfangen, 
riesig sein. Ja, die Kosten sind wirklich 
riesig. Niemand kann sich Sündenver-
gebung oder das ewige Leben käuflich 
erwerben. Selbst durch einen ausseror-
dentlich vorbildlichen Lebensstil können 
wir Jesus nicht derart beeindrucken, 
dass er uns Sündenvergebung und das 
ewige Leben schenken würde.
 Aber weil Jesus um unser Unver-
mögen weiss und weil er uns unsagbar 
liebt, will er uns Sündenvergebung und 
ewiges Leben schenken. Wir haben 
richtig gehört: Er will es uns schenken! 
 Voraussetzung ist, dass wir ihm 
in aller Demut unsere Sünden und 
unser Unvermögen bekennen und ihn 
gleichzeitig um Sündenvergebung und 
ewiges Leben bitten. Er seinerseits hat 
versprochen, dass er uns darauf alle 
Sünden vergeben (1 Joh 1,9) und in uns 
Wohnung nehmen wird (Joh 1,12; Off 
3,20). Die Bibel spricht in diesem Zu-
sammenhang auch von der innerlichen 
Erneuerung, der Wiedergeburt (2 Kor 
5,17; Tit 3,5).



34 35VIERTES GEBOT VIERTES GEBOT

 Wie wir sehen, liegt die Entschei-
dung in unseren Händen. Aber es gibt 
gemäss der Bibel auch eine Entschei-
dungsfrist. Sie läuft mit unserem Tod 
hier auf Erden ab, sofern Jesus nicht 
zuvor wiedergekommen ist. Wenn wir 
diese Entscheidung hinausschieben, 
spielen wir mit dem Risiko, die Ent-
scheidungsmöglichkeit zu verpassen. 
Das heisst dann – ich sag’s aufgrund 
der Tragik noch einmal – eine ewige 
Existenz im Feuer- und Schwefelsee, wo 
man Tag und Nacht, von Ewigkeit zu 
Ewigkeit, gepeinigt wird (Off 20,10).
 Weil Gott aus Liebe uns gerade 
davor bewahren möchte, bietet er uns 
kostenlos Vergebung unserer Sünden 
und somit die Rettung vor der ewigen 
Verdammnis an. Eine andere Möglich-
keit, als die durch Jesus Christus, gibt es 
nicht (Apg 4,12; Joh 14,6). 

Der Sabbat im Alten Testament

Aus dieser wiederhergestellten Gottes-
beziehung in Christus soll nun ein 
Leben im Gehorsam Gottes Wort 
gegenüber erwachsen. In der Bibel 
gibt Gott uns dazu verbindliche Richt-
linien, zu denen auch die Zehn Gebote 
gehören.2

 Das Sabbatgebot ist nicht wie die 
ersten drei ein Verbot, sondern ein 
Gebot. An sechs Tagen soll gearbeitet 
werden. Arbeiten heisst nicht zwingend, 

dass es bezahlte Arbeit sein muss. Auch 
der Hausputz oder die Gartenarbeit 
gehören dazu. Am siebten Tag der 
Woche aber ist Sabbat für den Herrn. 
Das hebräische Wort für Sabbat kommt 
von einer Wortwurzel her, die auf- 
hören, ruhen oder stoppen bedeutet. 
D. h. am siebten Tag soll nicht gearbei-
tet werden. Es soll geruht werden.
 Vom Sabbat betroffen sind gemäss 
Vers 10 der Jude, sein Sohn, seine Toch-
ter, sein Knecht, seine Magd, sein Vieh 
und der Fremde, der sich in der Stadt 
des Juden aufhält. Dabei fallen fünf 
Dinge auf:
 1. Sowohl der Jude als auch sein 
Sklave sind vom Sabbat betroffen. Am 
Sabbat, dem heiligen Tag des Herrn (Jes 
58,13), gibt es keinen hierarchischen 
Unterschied zwischen Chef und Ange-
stelltem. In Christus sind sowohl der 
Sklave als auch sein Herr gleich (Eph 
6,5-9; Kol 3,22-4,1). Auf diese Gleich-
stellung, die wir Menschen vor und in 
Christus haben, geht auch Jakobus im 
zweiten Kapitel seines Briefes ein (Jak 
2,1-9). Dort betont er, dass im Gottes-
dienst in der Synagoge keine Zweiklas-
sengesellschaft herrschen soll, in dem 
Sinne, dass wir den Reichen neben uns 
sitzen lassen und den Armen abweisen.3  
 2. Sowohl Männer als auch Frauen 
sollen den Ruhetag halten. Das ist für 
uns heute keine grosse Besonderheit, 
aber in den Nachbarkulturen Israels 
wurden Frauen oft von ihren Männern 

wie Eigentumsobjekte behandelt. 
Auch Paulus weist darauf hin, dass 
Mann und Frau zwar andersartig, 
aber vor Gott gleichwertig sind (1 Tim 
2,12-15).
 3. Sowohl Menschen als auch Tiere 
sollen den Ruhetag halten. Das hier 
im Hebräischen verwendete Wort für 
«Vieh» umfasst die gewöhnlichen Haus- 
und Nutztiere. Dazu gehören z. B. Scha-
fe, Ziegen, Rinder und Esel (2 Mo 22,9).4 
In 5. Mose 5, wo wir die zweite Fassung 
der Zehn Gebote finden, werden explizit 
das Rind und der Esel genannt, die 
ebenfalls am siebten Tag ruhen sollen. 
Das Rind offensichtlich deshalb, weil 
es beim Pflügen und Dreschen beteiligt 
war (5 Mo 22,10; 25,4; Hi 1,14). Ebenso 
galt auch der Esel als Zug- und Lasttier 
(1 Mo 22,3; 42,26; 5 Mo 22,10). 
 4. Auch der Fremde, der sich am 
Sabbat in einer jüdischen Stadt aufhält, 
soll ruhen. Bei Fremden handelte es sich 
oft um Händler, die aber nicht zwin-
gend an Gott glaubten. Auch diesen 
Personen gilt der Ruhetag.
 5. Es werden insgesamt sieben Kate-
gorien von Lebewesen erwähnt, die den 
Sabbat halten sollen. Das ist deshalb 
nennenswert, weil die Zahl sieben in 
der Bibel oft eine besondere Bedeutung 
hat. Sie ist die Zahl der Vollkommenheit. 
Die sieben genannten Kategorien von 
Lebewesen stehen stellvertretend für 
alle Menschen und Tiere. Der Sabbat gilt 
Reichen und Armen, Sklaven und Freien, 

Männern und Frauen, aber auch den 
Tieren. 
 In Vers 11 gibt Gott dann die 
Begründung für den Ruhetag. Denn in 
sechs Tagen hat der HERR den Himmel 
und die Erde gemacht, das Meer und 
alles, was in ihnen ist, und er ruhte am 
siebten Tag; darum segnete der HERR 
den Sabbattag und heiligte ihn.
 Weil es in diesem Vers um die 
Begründung des Sabbattages geht, gilt 
ihm besondere Aufmerksamkeit. Der 
Grund dafür, dass Menschen und Tiere 
am siebten Tag ruhen sollen, liegt darin, 
dass Gott bei der Schöpfung ebenfalls 
am siebten Tag ruhte. Der Schwerpunkt 
der Begründung liegt dabei nicht auf 
dem Sabbat, sondern auf dem 6 – 1- 
Prinzip (6 Tage Arbeit, 1 Tag Ruhe). Im 
Schöpfungsbericht von 1 Mo 2 wird der 
Sabbat selbst nicht erwähnt, dafür aber 
das 6 – 1-Prinzip.
 Das Sabbatgebot ist – wie alle ande-
ren Gebote auch – im Wesen Gottes 
begründet. Gott ruhte am siebten Tag 
nicht deshalb, weil er etwa müde war, 
sondern weil es seinem Wesen ent-
spricht. Deshalb hat er den siebten Tag 
gesegnet und geheiligt. Wenn etwas 
aus biblischer Sicht heilig ist, dann 
kann es auch entweiht werden, nämlich 
dann, wenn man sich nicht der Heilig-
keit entsprechend verhält. Der Heiligkeit 
des Sabbats entspricht, dass man an 
ihm ruht. Am Sabbat zu arbeiten wäre 
also Entheiligung.



36 37VIERTES GEBOT VIERTES GEBOT

 Damit ist klar, dass der siebte Tag 
von den anderen sechs zu unterschei-
den ist. Was am vierten Gebot neu ist, 
ist nicht das 6 – 1-Prinzip, das besteht 
seit der Schöpfung, sondern dass der 
siebte Tag einen Namen bekommt, 
nämlich «Sabbat», «Ruhetag».
 Lasst uns nun einen Blick auf die 
Anwendung des Sabbatgebotes im 
Alten Testament werfen. 
 1. Der Begriff Sabbat selbst kommt 
zum ersten Mal in 2 Mo 16 vor. Dort 
befindet sich das Volk Israel auf der 
Wüstenwanderung, und zwar noch 
vor dem Bundesschluss am Berg Sinai. 
Es kannte also das Sabbatgebot noch 
nicht. Weil es während der Wanderung 
nichts zu essen hatte, gab ihm Gott 
Fleisch in Form von Wachteln und 
Brot in Form des Mannas (2 Mo 16,31). 
Gott gab jeden Tag so viel Manna, wie 
das Volk Israel für den jeweiligen Tag 
brauchte. Als einige Israeliten Manna 
für den nächsten Tag aufbewahren 
wollten, wurde es schlecht (2 Mo 
16,20). Am sechsten Tag liess Gott 
dem Volk aber die doppelte Portion 
an Manna zukommen. Das wurde bis 
zum nächsten Tag nicht schlecht (2 Mo 
16,24). Als einige ungläubige Israeliten 
am siebten Tag aufs Feld gingen, um 
Manna aufzulesen, fanden sie keins (2 
Mo 16,27-30). Auf diese Weise prägte 
Gott bereits vor dem Bundesschluss den 
siebten Tag als Ruhetag.
 2. In 4 Mo 15 lesen wir die Ge-

schichte von einem Mann, der am 
Sabbat Holz auflas. Als man diesen 
Mann auf frischer Tat ertappte, brachte 
man ihn zu Mose, weil man nicht genau 
wusste, was man mit ihm machen 
sollte. Darauf befragte Mose Gott, und 
der antwortete ihm (4 Mo 15,35): «Der 
Mann soll unbedingt getötet werden.» 
Also führte man den Mann aus dem La-
ger und steinigte ihn (4 Mo 15,32-36). 
Er hatte am Sabbat eine Arbeit verrich-
tet, die nicht wirklich notwendig war, 
bzw. die er bereits während der Woche 
hätte erledigen können.5

 3. Als das Volk Israel nach der 
babylonischen Gefangenschaft wieder 
zurückgekehrt war, führte Nehemia den 
Sabbat im 5. Jh. v. Chr. wieder neu ein 
(Neh 10,32; 13,15-22). Daran wollte 
sich zunächst kaum jemand halten. An 
einem Sabbat sah Nehemia, wie einige 
die Kelter traten. Andere luden Getrei-
de, Wein, Feigen und Trauben auf ihre 
Esel und brachten alles nach Jerusa-
lem, um sie zu verkaufen. Darauf liess 
Nehemia anordnen, dass die Stadttore 
am Sabbat geschlossen bleiben sollten. 
Zwei Sabbate nacheinander warteten 
die Händler mit ihrer Ware vor dem Tor 
der Stadt. Dann ging Nehemia zu ihnen 
und sagte: «Wenn ihr das noch einmal 
tut, werde ich Hand an euch legen.» Von 
dieser Zeit an kamen die Händler nicht 
mehr am Sabbat.6 

Der Sabbat im Neuen Testament

Aber wie sieht es nun mit dem Sabbat 
im Neuen Testament aus? Werfen wir 
zunächst einen Blick darauf, wie Jesus 
mit dem Sabbat umging. Dazu müssen 
wir wissen, dass die Juden zur Zeit des 
Neuen Testaments um das Sabbatgebot 
herum sage und schreibe 1500 weitere 
Satzungen und Gebote eingeführt hat-
ten, um den Sabbat ganz sicher nicht zu 
übertreten. In diesen zusätzlichen 1500 
Satzungen wurde bis ins Detail hinein 
definiert, was am Sabbat erlaubt war 
und was nicht. 
 So war festgelegt, wie viele Schritte 
man am Sabbat machen durfte. Das be-
deutete, dass man seine Schritte zählen 
musste. Auch wurde z. B. festgelegt, 
wie viel Honig man am Sabbat tragen 
durfte. Einem Kranken aber durfte man 
am Sabbat nicht helfen, es sei denn, er 
befand sich in Lebensgefahr. Beschnei-
dung und Geburtshilfe wiederum waren 
am Sabbat erlaubt, usw.
 Bei einer Gelegenheit (Mt 12,1 ff.) 
kamen Jesus und seine Jünger an einem 
Sabbat bei einem Getreidefeld vorbei. 
Die Jünger pflückten Ähren und assen 
davon. Darauf kamen die Pharisäer zu 
Jesus und petzten: Siehe, deine Jünger 
tun, was am Sabbat nicht erlaubt ist. 
Aus jüdischer Sicht, nicht aus alttesta-
mentlicher Sicht, hatten die Jünger vier 
von den 1500 Geboten übertreten. 
 Erstens, als sie den Weizen vom 

Halm pflückten, machten sie sich des 
Erntens am Sabbat schuldig. Zweitens, 
als sie den Weizen zerrieben, um das 
Getreide von der Spreu zu trennen, 
waren sie des Dreschens am Sabbat 
schuldig. Drittens, als sie in ihre Hand 
pusteten, um die Spreu zu entfernen, 
waren sie des Worfelns am Sabbat 
schuldig geworden. Und viertens, als 
sie den Weizen schluckten, waren sie 
aus jüdischer Sicht des Einlagerns von 
Weizen am Sabbat schuldig.
 Darauf antwortete Jesus den Phari-
säern mit vier Gegenargumenten: Ers-
tens nennt er David als Beispiel, der auf 
der Flucht in das Haus Gottes ging und 
die Schaubrote als Notration mitnahm. 
Diese Schaubrote durften sonst nur die 
Priester essen. Zweitens verwies Jesus 
auf die Priester, die am Sabbat den 
Tempeldienst verrichteten und doch 
nicht schuldig wurden. Drittens zitierte 
er Hos 6,6, wo es heisst: Ich will Barm-
herzigkeit und nicht Schlachtopfer. Und 
viertens sagte er: Der Menschensohn ist 
ein Herr über den Sabbat.
 Mit dieser vierfachen Antwort 
wandte sich Jesus ganz klar gegen das 
jüdische, aber nicht gegen das alttes-
tamentliche Sabbatprinzip. Werke der 
Notwendigkeit und der Barmherzigkeit 
sind am Sabbat erlaubt. 
 Als Jesus bei einer anderen Gelegen-
heit am Sabbat zu einer Synagoge kam, 
sah er einen Mann mit einer verkrüp-
pelten Hand und fragte (Lk 6,6 ff.): 



38 39VIERTES GEBOT VIERTES GEBOT

Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes oder 
Böses zu tun, Leben zu retten oder zu 
verderben? Aus jüdischer Sicht war es 
verboten, jemanden am Sabbat zu hei-
len. Jesus jedoch heilte diesen Mann.
 Gehen wir nun noch einen Schritt 
weiter und blicken auf die Bedeutung 
des Sabbattages ab der Zeit nach Jesu 
Auferstehung. Wir sehen, dass der 
Sabbat hier an Bedeutung verlor. Das 
lag zunächst daran, dass Jesus nicht an 
einem Sabbat, sondern an einem Sonn-
tag auferstanden war (Joh 20,1.19.26). 
Ferner ereignete sich Pfingsten, die 
Geburtsstunde der Gemeinde, ebenfalls 
an einem Sonntag. Dies waren offenbar 
bedeutende Gründe dafür, dass der ers-
te Tag der Woche, der Sonntag, zum Tag 
der Versammlung der Christen wurde.
 So lesen wir z. B. in Apg 20,7 ff. 
davon, dass sich die Christen aus Troas 
am ersten Tag der Woche versammel-
ten, um das Abendmahl miteinander zu 
feiern und Paulus bei der Predigt zuzu-
hören. Den Christen in der Gemeinde 
von Korinth empfahl Paulus, jeweils am 
ersten Tag der Woche, also am Sonntag, 
etwas Geld für die Mangel leidende 
Gemeinde in Jerusalem zu sammeln 
(1 Kor 16,1-3).
 Möglicherweise ist mit dem in Off 
1,10 erwähnten «Tag des Herrn» auch 
der Sonntag gemeint, an dem Johan-
nes die Offenbarung von Gott erhielt. 
Schliesslich wurde der Sonntag unter 
den Christen in den ersten Jahrhun-

derten durchwegs «Tag des Herrn» 
genannt. Erst im 4. Jh. n. Chr., unter 
Kaiser Konstantin († 337 n. Chr.), als das 
Christentum zur Staatsreligion erho-
ben wurde, wurde der «Tag des Herrn» 
zum Staatsfeiertag ernannt und erhielt 
seinen heutigen Namen «Sonntag». 
Zunächst ruhte am Sonntag lediglich 
die Arbeit der Behörden. Im Laufe der 
Zeit wurden dann auch die privaten 
Arbeiten eingeschränkt. Der Sonntag 
hat den Sabbat gewissermassen ersetzt. 
Das ist in Europa und allen christlich 
beeinflussten Ländern bis heute so der 
Fall. 

Der Ruhetag als Geschenk Gottes 
an uns Menschen

Damit haben wir einen groben Über-
blick über die Geschichte und Entwick-
lung des Ruhetages erhalten. Aber die 
entscheidende Frage ist noch nicht be-
antwortet: Muss ein Christ den Ruhetag 
halten, ja oder nein? Und wenn er den 
halten muss, muss er ihn am Samstag 
oder am Sonntag halten?
 Dem Alten Testament können wir 
entnehmen, dass dem Sabbat das 6 – 1- 
Prinzip zu Grunde liegt. Dieses Prinzip 
setzte Gott mit der Schöpfung ein. Es 
entspricht seinem Wesen. Dieses Prinzip 
umfasst sowohl Menschen als auch 
Tiere. Aufgrund dieser Ordnung, die 
Gott in die Schöpfung hineinlegte, bin 

ich überzeugt, dass dieses Prinzip nach 
wie vor seine Bedeutung hat.
 Im Laufe der Kirchengeschichte gab 
es einige Versuche, die Sieben-Tage-
Woche abzuschaffen. So führte man z. 
B. im Zuge der Französischen Revolution 
für rund 13 Jahre eine Zehn-Tage-Wo-
che ein, die sich aber nicht durchsetzen 
konnte. Ähnlich war es auch mit dem 
Sowjetischen Revolutionskalender in der 
ersten Hälfte des 20. Jh. Hier versuchte 
man die Sieben-Tage-Woche durch 
eine Fünf-Tage-Woche zu ersetzen. Die 
damit verbundenen sozialen und wirt-
schaftlichen Veränderungen erreichten 
ebenfalls nicht die gewünschten Ziele. 
Beide Versuche waren klar antichristlich 
motiviert, vermochten aber nicht das 6 
– 1-Prinzip zu verdrängen.
 Wenn es nun um die Frage geht, ob 
wir den Sabbat oder den Sonntag hal-
ten sollen, müssen wir uns auf die neu-
testamentlichen Lehraussagen und auf 
die Praxis der ersten Christen stützen. 
Dabei kommen nur die neutestament-
lichen Schriften in Betracht, welche die 
Zeit nach Jesu Auferstehung umfassen. 
Denn die Frage, ob der Sabbat oder der 
Sonntag gehalten werden soll, kommt 
erst mit Jesu Auferstehung auf.
 1. Zunächst zu den neutestament-
lichen Lehraussagen. In Röm 14,5 
schreibt Paulus: Der eine hält einen 
Tag vor dem anderen, der andere aber 
hält jeden Tag [gleich]. Jeder aber sei in 
seinem eigenen Sinn völlig überzeugt.

 In Kol 2,16 schlägt Paulus in die 
gleiche Kerbe, wenn er schreibt: So 
richte euch nun niemand wegen Speise 
oder Trank oder betreffs eines Festes 
oder Neumondes oder Sabbats [...].
 In diesen beiden Stellen geht es 
Paulus – ähnlich wie auch in Galater 4 
– darum, dass seine Hörer nicht wieder 
in die Gesetzlichkeit hineinrutschen. 
Denn Christus ist ja die Erfüllung bzw. 
das Endziel des Gesetzes (Mt 5,17; Röm 
10,4). Deshalb müssen wir festhalten: 
Wir haben im Neuen Testament seit der 
Auferstehung Jesu keinen ausdrück-
lichen Befehl, den Sabbat zu halten. 
Stattdessen relativiert Paulus das 
Halten der alttestamentlichen Feiertage 
und warnt vor der Gesetzlichkeit.
 2. Was die Praxis der ersten Christen 
im Hinblick auf den Sabbat betrifft, so 
stellen wir fest, dass im Neuen Testa-
ment nirgends erwähnt wird, dass sie 
weiterhin den Sabbat gehalten haben. 
Die Belegstellen aus der Apostelge-
schichte, wo Paulus am Sabbat die 
Synagogen aufsucht, sind Teil seiner 
Missionsstrategie. Denn dort erzählte er 
den Juden anhand des Alten Testa-
ments von Jesus, dem Messias (Apg 
13,14.27.42.44; 17,2; 18,4).7

 Stattdessen sehen wir im Neuen 
Testament erste Ansätze, dass der 
Sonntag zum Versammlungstag der 
Christen wurde. Am Sonntag feierten 
die Christen aus Troas Abendmahl und 
hörten der Botschaft des Paulus zu. Die 



40 41VIERTES GEBOT VIERTES GEBOT

Christen aus Korinth sammelten am 
Sonntag die Kollekte. D. h. aber nicht, 
dass sich Christen nur am Sonntag zum 
Gottesdienst versammeln dürfen. Jesus 
selbst hat gesagt: Da wo zwei oder drei 
versammelt sind in meinem Namen, da 
bin ich mitten unter ihnen (Mt 18,20).
 Aber heisst das auch, dass wir den 
Sonntag als Ruhetag halten sollen? 
Jacob Thiessen bejaht diese Frage. Der 
Sonntag ist aufgrund der Schöpfungs-
ordnung als Ruhetag zu halten. D. h. 
aber nicht, dass wir in die Gesetzlichkeit 
der Pharisäer hineinrutschen dürfen. 
Vielmehr gilt für uns Jesu Motto: «Der 
Ruhetag ist um des Menschen willen 
geschaffen und nicht umgekehrt» (Mk 
2,27). Werke der Notwendigkeit und der 
Barmherzigkeit sind deshalb erlaubt.
 Für uns heute heisst das, dass wir 
den Sonntag, den Ruhetag, in zweierlei 
Hinsicht missbrauchen können:
 1. Wir missbrauchen den Sonntag 
dann, wenn wir ihn – wie die Pharisäer 
– bis ins Detail hinein mit zusätzlichen 
Gesetzen regeln wollen. Dann sind wir 
der Gesetzlichkeit verfallen, mit der 
sich Jesus bei den Pharisäern kritisch 
auseinandersetzte und vor der Paulus 
eindrücklich warnte. 
 2. Andererseits missbrauchen wir 
den Sonntag, wenn wir ihn ständig als 
Reservetag für nicht erledigte Arbeiten 
benutzen. Das kann daran liegen, dass 
wir in der Woche faul waren oder dass 
wir der Arbeitswut verfallen sind. Wer 

ein Workaholic ist und dabei die von 
Gott vorgesehenen Ruhezeiten nicht 
einhält, muss sich nicht wundern, wenn 
er bald in einem Burnout landet.
 Stattdessen dürfen wir den Ruhetag 
als ein Geschenk Gottes ansehen, das 
wir wir in dreifacher Hinsicht nutzen 
dürfen:
 Zunächst einmal dürfen wir den 
Sonntag dazu nutzen, um in den 
Gottesdienst zu gehen und dort Gottes 
Wort zu hören. Der Gottesdienst ersetzt 
nicht die persönliche Stille Zeit, sondern 
er ergänzt sie. Auf diese Weise nutzen 
wir den Ruhetag bewusst dafür, um 
ausführlicher als sonst Zeit mit Gott zu 
verbringen.
 Ferner ist der Ruhetag eine 
besondere Gelegenheit, Zeit in zwi-
schenmenschliche Beziehungen zu 
investieren. Neben Freunden und 
Verwandten sollten vor allem die Fa-
milie und bedürftige Menschen unsere 
Aufmerksamkeit bekommen. Jesus hat 
sich grade am Sabbat immer wieder um 
die geistlichen und leiblichen Bedürf-
nisse seiner Mitmenschen gekümmert 
(vgl. Pflegeberufe). Wo können wir am 
Sonntag eine kranke Person besuchen 
oder eine einsame Person zum Essen 
einladen?
 3. Und schliesslich dürfen wir den 
Sonntag auch bewusst dazu nutzen, um 
körperlich und geistig von der Arbeits-
woche auszuruhen. Für den einen heisst 
das, dass er einen längeren Mittag-

schlaf hält, für den anderen, dass er 
eine Radtour macht. Gerade in unserer 
heutigen Zeit ist es wichtig, dass wir 
uns und unserem Körper Ruhepausen 
und Erholungsphasen gönnen. 
 Ich habe es während der Studienzeit 
immer als eine Entlastung empfunden, 
zu wissen, dass ich am Sonntag keine 
Aufgaben fürs Studium zu erledigen 
brauche, obwohl es immer wieder 
genug zu tun gegeben hätte. Wer dage-
gen aber am Sonntag arbeiten muss, 
z. B. in einem Pflegeberuf, der darf 
getrost wissen, dass alles Notwendige 
erlaubt ist.
 Wenn wir den Sonntag auf diese 
Weise als Ruhetag heiligen, kann er zu 
einem Vorgeschmack auf den Himmel 
werden, wo wir gemäss Hebräer 4 einst 
in die Ruhe Gottes eingehen werden 
(2 Thes 1,7 ff.; Hebr 4,1-11 im Gegen-
satz zu Off 14,11). 
 Amen!

1  Vgl. 1 Kön 8,46; Pred 7,20; Röm 3,23; 5,12.18 f.; Eph 2,3.
2  Durch das Halten der Gebote ehren wir Gott, wachsen 

in der Beziehung zu ihm und bringen zum Ausdruck, 
dass ER der Schöpfer aller Dinge und in Christus unser 
Erlöser ist.

3  Gott sieht nicht auf das Äussere, sondern Gott sieht das 
Herz an (1 Sam 16,7). Im Glauben an Christus wurden 
wir alle zu einem königlichen Priestertum erwählt 
(1 Petr 2,5.9 vgl. 2 Mo 19,9).

4  Dieser Begriff umfasst keine Vögel, keine Kriechtiere, 
keine Tiere des Feldes und auch keine Wassertiere (vgl. 3 
Mo 11,46; 4 Mo 31,30).

 5  Der entweihte Sabbat ist immer wieder ein Punkt, den 
die Propheten kritisieren. So z. B. tadelt der Prophet 
Jesaja das Volk dafür, dass es den Sabbat entweiht 
hat (Jes 56,1 ff. vgl. Jes 58,13 f.). Der Prophet Jeremia 
kritisiert, dass die Israeliten am Sabbat Lasten tragen 
(Jer 17,21 ff.). Der Prophet Hesekiel wirft dem Volk Israel 
vor, dass es die Sabbate entweiht und gleichzeitig ande-
ren Göttern dient (Hes 20,24). Der Untergang und die 
Verschleppung Israels, also des Südreiches, im Jahr 586 
v. Chr. wurde unter anderem damit begründet, dass das 
Volk Israel die Sabbate nicht gehalten hat. Bereits Mose 
hatte das Volk davor gewarnt und sagte (paraphrasiert 
3 Mo 26,34 f. 43): «Wenn ihr die Sabbate nicht halten 
werdet, werdet ihr eure Existenzberechtigung im Lande 
Kanaan verlieren.» Siebzig Jahre lang befand sich das 
Südreich in der babylonischen Gefangenschaft. Und 
Jeremia sagt ausdrücklich, dass diese siebzig Jahre dazu 
dienten, damit das Land Kanaan seine Sabbate ersetzt 
bekam (2 Chr 36,21). 

6  Zusammenfassung: Das Sabbatgebot wird im Alten 
Testament dem Volk Israel beim Bundesschluss am Sinai 
aufgetragen. Es betrifft Männer und Frauen, Sklaven 
und Freie, Einheimische und Fremde und Menschen 
und Tiere. Begründet wird das Sabbatgebot mit dem 
6 – 1 Prinzip der Schöpfung, 6 Tage Arbeit, 1 Tag Ruhe. 
Der Sabbat ist für Israel ein Bundeszeichen (Ex 31,13; 
Hes 20,12.20). Wer den Sabbat hält, bringt damit zum 
Ausdruck, dass er Jahwe als seinen Gott anerkennt. Wer 
den Sabbat entweiht, verachtet nicht einfach nur einen 
religiösen Feiertag, sondern Gott selbst. Deshalb stand 
auf der Entweihung des Sabbats auch die Todesstrafe 
(2 Mo 31,14 f; 35,3). Der Sabbat im Alten Testament 
unterscheidet sich von den anderen Wochentagen aber 
nicht nur darin, dass an ihm geruht wird, sondern auch 
darin, dass andere Opfervorschriften gelten (3 Mo 23,3; 
4 Mo 28,9 f; 2 Kön 4,23; Ps 92).

7  In Philippi gab es offenbar keine Synagoge, sodass sich 
die dortigen jüdischen Frauen bei einer Gebetsstätte am 
Fluss trafen. Dort fanden sich auch Paulus und Lukas 
ein und verkündigten das Evangelium (Apg 16,13-15).



42 43FÜNFTES GEBOT FÜNFTES GEBOT

EHRE VATER UND MUTTER!

2. Mose 20,12
4. Januar 2015

Ehre deinen Vater und deine Mutter, 
damit deine Tage lange währen in dem 
Land, das der HERR, dein Gott, dir gibt.
 Das fünfte Gebot «Ehre Vater und 
Mutter» ist das erste Gebot der zweiten 
Gesetzestafel. Diese enthält diejenigen 
Gebote, welche die zwischenmensch-
lichen Beziehungen umfassen. Erst 
wenn die Beziehung zwischen Gott 
und Mensch in Jesus Christus wieder 
hergestellt ist, kann an den zwischen-
menschlichen Beziehungen gearbeitet 
werden.
 Das fünfte Gebot umfasst im Spezi-
ellen das Verhältnis zwischen Eltern und 
Kindern. Im Allgemeinen umfasst es das 
Verhältnis der Generationen unterein-
ander und somit die Frage von Autorität 
und Gehorsam.
 Wir leben in einer Zeit, in der Be-
griffe wie «Autorität» und «Gehorsam» 
vor allem unter jungen Menschen ne-
gativ belegt sind. Das hängt geschicht-
lich vor allem mit dem 20. Jahrhundert 
zusammen. Dieses ist von autoritären 
Regimen geprägt. Diktatoren wie Hitler 

oder Stalin erliessen Befehle, und das 
Volk hatte blind zu gehorchen. Dieses 
Verhältnis von Autorität und Gehorsam, 
das man mit dem Wort «Kadavergehor-
sam» umschreiben kann, prägte nicht 
nur die Politik, sondern auch die Ge-
sellschaft und Familien. Kinder hatten 
ohne Wenn und Aber ihren Eltern zu 
gehorchen, sonst drohten rigorose und 
brutale Strafmassnahmen.
 In den 60er-Jahren erfolgte dann 
die einflussreiche Kulturrevolution. 
Ein Aspekt derselben war die äusserst 
kritische Haltung gegenüber allem, was 
sich Autorität nannte. Die negativen 
Erfahrungen mit dem Kadavergehor-
sam während des Nationalsozialismus 
liessen das Pendel ins andere Extrem 
schlagen. «Antiautoritäre Erziehung» 
lautete nun die Parole der Frankfurter 
Schule.
 Gegen politische Autoritäten wurde 
protestiert. Gegen Lehrer wurde rebel-
liert. Den eigenen Eltern widersprach 
man lauthals. Diese antiautoritäre 
Protestwelle machte auch nicht vor 

Gott und seinem Wort halt. Der bibli-
sche Glaube, der sich im Gehorsam dem 
Worte Gottes gegenüber äussert, wurde 
als Wurzel allen Übels deklariert.
 Massstab für Gut und Böse ist 
seither keine übergeordnete Autorität 
mehr, wie z. B. die Bibel, sondern die 
eigene Vernunft. Jeder bestimmt selbst, 
was für ihn gut oder böse ist. Gut und 
Böse gibt es eigentlich gar nicht mehr, 
sondern nur «anders». Die Feministin 
denkt halt anders, der Esoteriker glaubt 
etwas anderes, und der Homosexuelle 
lebt anders. Toleriert wird alles, was 
nicht mit einem Absolutheitsanspruch 
daherkommt. 
 Kein Wunder, dass die biblische 
Botschaft, dass Jesus allein der Weg, die 
Wahrheit und das Leben ist (Joh 14,6), 
als fundamentalistisch und intole-
rant abgestempelt wird. Die kulturelle 
Revolution der 60er-Jahre war ein 
antichristlicher Feldzug, der nebst dem 
Evangelium das biblische Ehe- und Fa-
milienbild als Hauptangriffsfläche sah.
 Die Folgen dieser Kulturrevolution 
dürfen wir jetzt geniessen – besser 
gesagt – unter denen leiden wir jetzt. 
Aus biblischer Sicht wird dieser Werte-
wandel, der sich im Zuge der Postmo-
derne vollzogen hat, als Werteverfall 
bezeichnet (vgl. 2 Tim 3,1 ff.). So eine 
Gesellschaft ist aus biblischer Sicht 
gerichtsreif.1

 Kein Wunder, dass das fünfte Gebot 
in der heutigen Zeit so unbeliebt ist, 

weil es doch das biblische Ehe- und 
Familienverständnis und ein gesundes 
– weil biblisches – Autoritätsverhältnis 
voraussetzt.
 Wenn es nun im ersten Teil von Vers 
12 heisst: Ehre deinen Vater und deine 
Mutter, dann ist dieses Gebot nicht 
losgelöst von Vers 2 zu verstehen. Dort 
macht Jahwe seinem Volk deutlich: «Ich 
bin der Herr, dein Gott, der dich aus der 
Sklaverei Ägyptens befreit hat. Deshalb 
wirst du – so kann man die Verbform 
nämlich auch übersetzen – keine ande-
ren Götter neben mir haben. Deshalb 
wirst du dir kein Götterbild machen. 
Deshalb wirst du deine Eltern ehren 
usw.»
 Das ist bis heute so geblieben. 
Zuerst muss die Beziehung zu Gott 
in Jesus Christus wieder hergestellt 
werden. Erst dann rücken die zwischen-
menschlichen Beziehungen in den 
Mittelpunkt. In Ps 107 lesen wir in den 
Versen 10 und 11, dass jeder, der sich 
dem Worte Gottes, der Bibel, widersetzt, 
in Finsternis und Dunkelheit gefesselt 
ist. Die Sünde ist eine Macht, die uns 
Menschen fesselt (Ps 107,14) und letzt-
endlich die ewige Verdammnis zur Folge 
hat (Röm 5,18 f.). 
 Gemäss Ps 107,15 ist es einzig 
und allein die Gnade Gottes, die uns 
von diesen Fesseln der Sünde zu lösen 
vermag. Jesus Christus ist der Einzige, 
der uns unsere Sünden vergeben kann, 
weil er als Sohn Gottes auf diese Erde 



44 45FÜNFTES GEBOT FÜNFTES GEBOT

gekommen ist. Er hat sein Leben am 
Kreuz dahingegeben, um für unsere 
Sünden zu sühnen. Jeder, der gemäss Ps 
107,13 den Herrn um Hilfe bittet, wird 
von den Fesseln der Sünde befreit (vgl. 
1 Joh 1,9).
 Jesus Christus kann auch dich von 
deinen Fesseln der Sünde befreien und 
dich vor der ewigen Verdammnis retten. 
Voraussetzung ist, dass du dich zu ihm 
wendest, ihm deine Sünden eingestehst 
und um Vergebung bittest. Das ist die 
wichtigste Entscheidung deines Lebens. 
Sie entscheidet darüber, ob du die 
Ewigkeit im Himmel oder in der Hölle 
verbringst.

Was heisst «Ehre Vater und Mutter»?

Wenn wir nun das Angebot der Verge-
bung in Jesus Christus angenommen 
haben, will Gott uns helfen, nach seinen 
Geboten und Ordnungen zu leben (Joh 
15,1 ff.). Das setzt natürlich voraus, dass 
wir wissen, welches die Gebote Gottes 
sind und wie wir sie zu verstehen 
haben.
 Auch wenn sich das fünfte Ge-
bot primär an die Kinder richtet, so 
sind indirekt auch die Eltern in ihrer 
ganzheitlichen Erziehungsaufgabe 
angesprochen. Denn ohne Eltern gibt 
es keine Kinder. Deshalb wollen wir bei 
der Auslegung auch bei den Eltern und 
ihrer Erziehungsaufgabe beginnen.

 Als Eltern muss uns bewusst sein, 
dass Kinder eine Gabe Gottes sind, die 
er uns anvertraut hat (Ps 127,3). Als 
solche haben wir von Gott eine gewisse 
Autorität verliehen bekommen.2 Weil 
diese Autorität in Gott begründet ist, 
hat sie sich nach seinen Massstäben, die 
wir in der Bibel finden, zu richten. Diese 
Autorität beinhaltet, dass sich die Eltern 
in ganzheitlicher Weise um das Wohl 
der Kinder zu kümmern haben, bis diese 
volljährig und hoffentlich auch selbst-
ständig sind. Das umfasst drei Bereiche:
 1. In geistlicher Hinsicht heisst das, 
dass wir unseren Kindern den bibli-
schen Glauben vorleben und ihnen die 
biblischen Geschichten und vor allem 
von der Liebe Jesu erzählen. In 5 Mo 
6 werden die Israeliten von Gott dazu 
aufgefordert, ihren Kindern das Wort 
Gottes einzuschärfen. In Vers 7 heisst 
es: [Du] sollst [Gottes Ordnungen] 
deinen Kindern einschärfen und davon 
reden, wenn du in deinem Hause sitzt 
oder unterwegs bist, wenn du dich 
niederlegst oder aufstehst.
 Für uns Eltern heisst das, dass wir 
unseren Kleinkindern regelmässig aus 
der Kinderbibel vorlesen. Vor allem wir 
Väter als die Hauspriester haben dafür 
zu sorgen, dass unsere Kinder die bibli-
schen Geschichten kennenlernen. D. h. 
nicht unbedingt, dass wir es sind, die je-
den Abend aus der Kinderbibel vorlesen, 
aber wir müssen dafür sorgen, dass aus 
der Kinderbibel vorgelesen wird. 

Die Vermittlung von biblischen Ge-
schichten und Werten kann auch durch 
Hörspiele ergänzt werden. Wenn man 
z. B. als Familie mit dem Auto unter-
wegs ist, kann man sich so ein christli-
ches Hörspiel anhören. Wenn die Kinder 
dann älter werden und in die Schule 
kommen, haben wir dafür zu sorgen, 
dass sie eine eigene Bibel erhalten. Ein 
Bibelleseplan, der sachgemässe und 
altersangepasste Erklärungen gibt, kann 
hier eine gute Hilfe sein.
 Wichtig ist auch, dass wir für unsere 
Kinder beten und sie das Beten lehren. 
Die Sonntagsschule kann die Aufgabe 
der geistlichen Erziehung nicht erset-
zen, sondern nur ergänzen.
 2. Die geistliche Erziehung unserer 
Kinder hängt eng mit der charakter-
lichen Prägung zusammen. Unsere 
Kinder sollen zu reifen Persönlichkeiten 
heranwachsen, die es gelernt haben, 
sich selbst zu beherrschen und mit 
Schwächen und Stärken, mit Rück-
schlägen und Erfolgen umzugehen. 
 Damit unsere Kinder zu reifen 
Persönlichkeiten heranwachsen, haben 
wir ihnen zu zeigen, dass Gott nicht nur 
alle Menschen in ihrer Unterschiedlich-
keit geschaffen hat (Ps 139,14), sondern 
auch alle Menschen gleichermassen 
liebt (Joh 3,16; 1 Tim 2,4). Dabei schaut 
Gott nicht auf das Äussere, sondern auf 
das Herz (1 Sam 16,7). Unsere Ebenbild-
lichkeit ist jedoch durch die Sünde ent-
stellt und kann nur in Christus wieder 

hergestellt werden (2 Kor 5,17). Daher 
auch diese enge Verbindung zwischen 
geistlicher und charakterlicher Erzie-
hung. 
 Die charakterliche Prägung unserer 
Kinder geschieht durch unser Vorbild, 
durch Belehrung, durch Ermutigung, 
durch Zurechtweisung, aber auch durch 
Bestrafung.3 Unsere Kinder müssen 
von uns Eltern beides erfahren – be-
dingungslose Liebe und Annahme, aber 
auch Konsequenz (Eph 4,15). Beides 
gehört zusammen. 
 Ein grosses Problem in der heutigen 
Zeit ist, dass Fernseher und Computer 
– sei es bewusst oder unbewusst – als 
Babysitter und Erzieher eingesetzt wer-
den. Aus biblischer Sicht werden unsere 
Kinder durch den medialen Einfluss 
vielmehr verzogen als erzogen.
 Deshalb ist es wichtig, dass unsere 
Kinder mit der Medienwelt kritisch 
umgehen lernen. Die Fernsehzeit muss 
klar begrenzt sein. Inhalte, die geschaut 
werden, müssen biblisch in Ordnung 
sein und bei Bedarf gemeinsam bespro-
chen und reflektiert werden. 
 Gleiches gilt auch für Computer-
spiele und das Surfen im Internet. Es 
empfiehlt sich, auf Computer, Handy, 
iPad und sonstigen neuartigen Medien 
Schutzsoftwares zu installieren. Die 
Software K9 Web Protection kann ich 
empfehlen.4 Für den Eigenbedarf kann 
sie gratis vom Internet geladen werden. 
Sie blockiert nicht nur pornografische 



46 47FÜNFTES GEBOT FÜNFTES GEBOT

und sonstige unerwünschte Inhalte, 
sondern sie lässt sich auch gemäss 
eigenen Wünschen anpassen. 
 So können z. B Internetspiele von 
den Eltern mit einem Passwort zeitlich 
begrenzt werden. Nach Ablauf der von 
den Eltern festgesetzten Zeit wird die 
Internetseite automatisch blockiert, 
und das Kind kann nicht mehr weiter-
spielen. Übrigens: Diese Software kann 
auch eine Hilfe für Erwachsene sein, die 
Probleme mit Pornografie im Inter-
net haben oder sich präventiv davor 
schützen möchten. Das Passwort für die 
Software muss dann eine Vertrauens-
person haben. Das als Randbemerkung.
 3. Wir Eltern haben auch für das 
leibliche Wohl unserer Kinder zu sorgen. 
Dazu gehören nebst einer ausgewo-
genen Ernährung auch entsprechende 
Körperpflege und ein angemessener 
Schlaf-Wach-Rhythmus. So banal das 
klingen mag, ist das leider in unserer 
Zeit keine Selbstverständlichkeit mehr. 
 Heutigentags macht sich nicht nur 
eine emotionale, sondern auch eine 
körperliche Verwahrlosung bei Kindern 
bemerkbar. Es sind vor allem Alleiner-
ziehende oder sozial schwache Familien, 
die oftmals ihre Kinder weitgehend sich 
selbst überlassen, weil die Eltern den 
grossen Anforderungen im persönlichen 
Leben, im Beruf und im Haushalt nicht 
gewachsen sind.
 Eine einseitige und oft ungesunde 
Ernährung führt neben zu wenig Schlaf 

dazu, dass die Kinder oft krank sind und 
sich körperlich nicht gut entwickeln 
können. Kommt dann noch mangelnde 
Körperpflege hinzu, so werden Kinder 
in der Schule schnell mal stigmatisiert 
und gemobbt. Das wiederum wirkt sich 
negativ auf die Schulleistungen aus. 
Sind die Schulleistungen nicht zufrie-
denstellend, stehen die Chancen für 
einen sicheren Arbeitsplatz nicht so gut. 
Die daraus entstandene Frustration lässt 
junge Menschen oft in Alkohol oder 
Drogen flüchten. 
 Wie wir sehen, ist der Teufelskreis 
vorprogrammiert. Deshalb ist es so 
wichtig, dass unsere Gesellschaft starke 
Ehen und Familien hat, die auf bibli-
scher Grundlage basieren. Die kulturelle 
Revolution der 60er-Jahre hat genau 
dieses Fundament angegriffen und 
somit die gesamte Gesellschaft ins 
Wanken gebracht. 
 Aber – und das ist die gute Nach-
richt – mit Jesus Christus ist ein Neu-
anfang möglich. Er möchte uns Eltern 
unser Versagen und unsere Sünden ver-
geben. Gleichzeitig möchte er uns aber 
auch helfen, unser Leben in Ordnung 
zu bringen. Dabei sind wir Christen 
aber nicht auf uns allein gestellt. Die 
Gemeinde oder ein Hauskreis sind der 
Ort, wo wir Hilfe und Unterstützung 
für Glauben und Alltag erhalten. Ich 
möchte uns als Gemeinde ermutigen, 
unsere Augen gerade für Ehen, Familien 
oder Alleinerziehende, die Not leiden, 

zu öffnen und Hilfe zu leisten. Oft sind 
Menschen in Not auch für das Evange-
lium empfänglich.
 Was bedeutet das fünfte Gebot nun 
aber für die Kinder? Das hebräische 
Wort, das in unserem Text für «ehren» 
verwendet wird, bedeutet so viel wie 
«schwer machen» oder eben «ehren». 
«Schwer machen» ist als «jemanden für 
bedeutsam erklären» zu verstehen. D. h. 
wir als Kinder begegnen unseren Eltern 
mit Respekt und Ehrerbietung unser 
Leben lang.
 Das fünfte Gebot ist an eine Ver-
heissung geknüpft, die da lautet (2 Mo 
20,12 b): [...] damit deine Tage lange 
währen in dem Land, das der HERR, 
dein Gott, dir gibt. Diese Verheissung 
muss zuerst im damaligen Zusammen-
hang verstanden werden.
 Die Völker und Nationen, die vor 
Israel in dem Land Kanaan lebten, 
richteten sich nicht nach den Geboten 
Gottes. Deshalb sagte er (paraphra-
siert)5: «Das Mass ihrer Sünde ist voll. 
Sie verlieren die Existenzberechtigung 
im Lande Kanaan.» Gott brauchte dabei 
Israel als sein Werkzeug, um die Natio-
nen zu bestrafen. 
 Gleichzeitig schloss Gott mit Israel 
einen Bund, einen Vertrag, und hielt 
fest (paraphrasiert): «Solange ihr meine 
Gebote und Ordnungen haltet, werdet 
ihr in Frieden in diesem Land leben. 
Wenn ihr euch aber von mir abwendet 
und meine Gebote missachtet, werdet 

auch ihr die Existenzberechtigung im 
Lande Kanaan verlieren.»
 In 5 Mo 11,19-21 heisst es zusam-
mengefasst: Und ihr sollt [Gottes Gebo-
te und Ordnungen] eure Kinder lehren 
[...], damit eure Tage und die Tage eurer 
Kinder zahlreich werden [im verheisse-
nen] Land [...]. Hier in 5 Mo 11 bezieht 
sich die gleiche Verheissung auf das 
Halten aller Gebote des ganzen Volkes.6

 Es stellt sich uns natürlich die Frage, 
warum die Verheissung grade dem 
fünften Gebot angehängt ist. Die Ant-
wort liegt darin: Eine gesunde Familie 
ist das Fundament einer Gesellschaft. 
Wenn Kinder Respekt und Gehorsam 
nicht in der Familie lernen, wo sollen sie 
es sonst lernen? Respekt und Gehorsam 
gegenüber ihren Eltern sind die Grund-
lage für den Respekt und Gehorsam 
gegenüber Gott.
 Wer nicht zu Hause gelernt hat, 
sich unterzuordnen und Anweisungen 
zu befolgen, der wird es einmal sehr 
schwer haben, sich Gott und seinem 
Wort unterzuordnen. Das gilt auch für 
alle anderen weltlichen Autoritäten. 
Kinder, die zu Hause nicht gehorchen 
gelernt haben, werden grosse Schwie-
rigkeiten haben, sich dem Lehrer oder 
staatlichen Autoritäten und Gesetzen 
unterzuordnen. Und wenn eine Gesell-
schaft sich nicht an Ordnungen und 
Regeln hält, nehmen Ungerechtigkeit, 
Betrug und Gewalt zu. Die Gesellschaft 
versinkt schliesslich im Chaos.



48 49FÜNFTES GEBOT FÜNFTES GEBOT

 Lasst uns nun zum besseren Ver-
ständnis des fünften Gebotes exem-
plarisch drei biblische Aspekte heraus-
greifen, an denen die Breite des fünften 
Gebotes verdeutlicht wird.
 1. In den Sprüchen finden wir 
eine Menge Anspielungen auf das 
fünfte Gebot. In Spr 1,8 z. B. heisst es: 
Gehorche, mein Sohn, der Zucht deines 
Vaters und verwirf nicht die Weisung 
deiner Mutter! Und in Spr 19,26 steht: 
Wer den Vater misshandelt, die Mutter 
verjagt, ist ein Sohn, der Schande und 
Schmach bringt. Vater und Mutter zu 
ehren, heisst also, ihnen zu gehorchen 
und Zucht anzunehmen.
 2. Das fünfte Gebot gilt gemäss der 
Bibel lebenslänglich, unabhängig davon, 
ob unsere Eltern gläubig sind oder 
nicht. Es gibt lediglich eine Ausnahme, 
wo Kinder vom fünften Gebot entbun-
den werden, nämlich dann, wenn die 
Eltern fordern, dass ihre Kinder ein Ge-
bot Gottes übertreten. In Apg 5,29 sagt 
Petrus: Man muss Gott mehr gehorchen 
als den Menschen.7

 3. Paulus fordert in 1 Tim 5,4 gläu-
bige Kinder und Enkelkinder auf, sich 
um die Altersversorgung ihrer Eltern 
und Grosseltern zu kümmern. In Vers 
8 schreibt Paulus dann: Wenn aber 
jemand für die Seinen und besonders 
für die Hausgenossen nicht sorgt, so 
hat er den Glauben verleugnet und ist 
schlechter als ein Ungläubiger. In dem 
Fall, dass eine Witwe keine Angehöri-

gen hat, befiehlt Paulus, dass die 
Gemeinde für die Altersversorgung der 
Witwen aufkommt (vgl. 1 Tim 5,9 ff.).
Abschliessend möchte ich auf die Frage 
eingehen, was das fünfte Gebot für uns 
heute bedeutet.

Die Bedeutung des fünften Gebotes 
für die Gesellschaft

Das Befolgen des fünften Gebotes ist 
deshalb so wichtig, weil Kinder in der 
Beziehung zu ihren Eltern Gehorsam 
und Respekt lernen. Diese sind die 
Grundvoraussetzungen, dass Menschen 
sich Autoritäten und Gesetzen unter-
ordnen können. Eine Gesellschaft steht 
und fällt damit, ob sich ihre Glieder an 
Regeln und Gebote halten oder nicht. 
Das zeigt sich z. B. darin, dass ein junger 
Mensch seinen Platz im Wartesaal 
freigibt, wenn ein Senior hereinkommt 
und kein Stuhl mehr frei ist (vgl. 3 Mo 
19,32).
 Ferner sind Gehorsam und Respekt 
auch die Grundvoraussetzungen dafür, 
dass sich die Kinder Gott und seinen 
Geboten unterordnen. Besonders die 
Beziehung, die wir als Väter mit unseren 
Kindern haben, wird die Beziehung 
zwischen ihnen und Gott prägen. Denn 
wir Christen dürfen Gott in Christus 
unseren Vater nennen.

Die Bedeutung des fünften Gebotes 
für Minderjährige und Erwachsene

Das fünfte Gebot bedeutet für minder-
jährige Kinder zunächst, dass sie den 
Anweisungen ihrer Eltern gehorchen, 
und zwar immer. Einzige Ausnahme bil-
det der Fall, wenn unsere Eltern von uns 
verlangen, dass wir ein Gebot Gottes 
übertreten sollen.
 Ferner umfasst das fünfte Gebot für 
Minderjährige auch deren Umgang mit 
ihren Eltern. Was denke ich z. B. über 
meine Eltern? Was rede ich über meine 
Eltern? Wie rede ich mit meinen Eltern? 
Aus eigener Erfahrung weiss ich sehr 
gut, dass grade pubertierende Teenager 
grosse Mühe mit Gehorsam, Respekt 
und Ehrerbietung ihren Eltern gegen-
über haben. 
 Für erwachsene Kinder bedeutet 
das fünfte Gebot, dass sie nach wie vor 
ihren Eltern mit Respekt und Ehrer-
bietung begegnen. Die Beziehung zu 
ihnen ist in einer angemessenen Form 
aufrechtzuerhalten. Vor allem, wenn die 
Eltern hilfsbedürftig werden, haben die 
Kinder die Verantwortung, ihren Eltern 
unterstützend beizustehen.
 Es ist ein Armutszeugnis für uns, 
wenn unsere Eltern und Grosseltern in 
Alters- und Pflegeheime abgeschoben 
werden und dort am Lebensabend 
vereinsamen. Im Rahmen meines Theo-
logiestudiums musste ich ein Seelsorge-
praktikum in einem Seniorenheim 

machen. Ein Pensionär erzählte mir, 
dass er kaum Besuch bekäme. Wenn 
die Kinder oder Angehörigen zu Besuch 
kämen, wollten sie immer nur Geld. 
Leider ist das in unserer heutigen Zeit 
keine Seltenheit. 
 Das fünfte Gebot bekommt gerade 
am Lebensabend unserer Eltern noch-
mals ein besonderes Gewicht. Ich will 
damit nicht sagen, dass wir alle unsere 
Eltern oder Grosseltern bis zu ihrem 
Lebensende pflegen müssen. Das ist 
allein deshalb schon nicht möglich, da 
nicht jeder eine fachgerechte Pflege 
gewährleisten kann. 
 Aber wo Kinder noch die Einkäufe 
für die Eltern tätigen und den Transfer 
zum Arzt erledigen können, sollten sie 
dies bereitwillig und unentgeltlich tun. 
Und wir jungen Menschen sollten uns 
gefälligst das falsche Bild aus dem Kopf 
schlagen, dass Senioren nur eine Last 
sind. Ich habe beispielsweise sehr von 
der Lebenserfahrung und dem Wissen 
meines Grossvaters profitieren kön-
nen. Schade nur, dass er mit 80 Jahren 
bereits gestorben ist.
 Ob eine Gesellschaft gesund oder 
krank, stark oder am Zerbröckeln ist, 
wird man immer daran messen können, 
wie sie mit den schwachen, kranken, 
behinderten und alten Personen um-
geht.



50 51FÜNFTES GEBOT FÜNFTES GEBOT

Was ist, wenn etwas in der Erzie-
hung schiefgelaufen ist?

Wie sieht es mit dem fünften Gebot 
aus, wenn meine Mutter Alkoholike-
rin war? Muss ich meinen Vater noch 
ehren, wenn er mich sexuell oder 
körperlich misshandelt hat? Gilt das 
fünfte Gebot auch dann noch, wenn 
mir meine Eltern durch die Scheidung 
so viel Schmerzen bereitet haben?
 Als Kinder werden nicht nur wir an 
unseren Eltern schuldig – so war es zu-
mindest bei mir –, sondern unsere Eltern 
können auch an uns schuldig werden, 
bzw. sind es schon geworden. Es kann 
sein, dass sie ein Versprechen nicht 
gehalten haben. Es kann sein, dass sie 
uns im Affekt aufs Übelste beschimpft 
haben. Es kann sein, dass sie uns im 
Rausch brutal zusammengeschlagen 
haben. Es kann aber auch sein, dass sie 
sich sexuell an uns vergangen haben.
 Das fünfte Gebot gilt auch in diesen 
Fällen. Mit Gottes Hilfe haben wir diese 
Verletzungen bei Jesus unter dem Kreuz 
abzulegen und unseren Eltern – unab-
hängig davon, ob sie ihre Fehler einse-
hen oder nicht – zu vergeben. Ich will 
damit die Verletzungen, die deine Eltern 
dir angetan haben, nicht verharmlosen. 
Aber Vergebung ist eine Entscheidung. 
Heilung ist ein Prozess. Jesus will dir 
helfen, deinen Eltern zu vergeben, und 
Jesus will dir Heilung für deine Wunden 
schenken.

 Sollte der Hass oder die Bitter-
keit unseren Eltern gegenüber wieder 
einmal in uns aufkochen, so haben 
wir diese erneut unter dem Kreuz Jesu 
abzulegen. Bei schlimmen Verletzungen 
kann seelsorgerliche oder therapeuti-
sche Betreuung eine Hilfe sein.
 Für uns Eltern heisst das, dass wir 
unsere Fehler und Sünden vor unse-
ren Kindern eingestehen und sie um 
Vergebung bitten. Manchmal sind wir 
uns dessen gar nicht mal bewusst, dass 
wir sie verletzt oder in der Erziehung 
versagt haben. Deshalb kann es nichts 
schaden, wenn man mal offen nach-
fragt, ob man aneinander schuldig 
geworden ist. Ungeklärte Dinge führen 
zu Hass und Bitterkeit, die das Leben 
eines Kindes ganz zerstören können. 
Mein Vater konnte sich bei mir ent-
schuldigen! Meine Achtung vor ihm ist 
dadurch enorm gestiegen. 

Zusammenfassung

Gehorsam und Respekt sind die Grund-
pfeiler einer Gesellschaft. Diese Werte 
lernen Kinder zuerst und vor allem in 
der Beziehung zu ihren Eltern. Wo Kin-
der Gehorsam und Respekt nicht bei ih-
ren Eltern gelernt haben, da werden sie 
Schwierigkeiten haben, sich einerseits 
Gott und seinem Wort und andererseits 
menschlichen Autoritäten und Gesetzen 
unterzuordnen.

 Für uns Eltern beinhaltet das fünfte 
Gebot, dass wir das geistliche, cha-
rakterliche und leibliche Wohl unserer 
Kinder suchen sollen. Anstatt sie zum 
Zorn zu reizen, haben wir sie zu ermu-
tigen und in Liebe und Konsequenz vor 
unserem Herrn zu erziehen.
 Für minderjährige Kinder bedeu-
tet das fünfte Gebot zunächst, dass 
sie ihren Eltern gehorsam zu sein 
haben. Ferner haben sie in Wort und 
Tat respektvoll mit ihnen umzugehen. 
Besonderes Gewicht kommt dem fünf-
ten Gebot nochmals am Lebensabend 
unserer Eltern zu. 
 Da, wo wir als Kinder gefehlt und 
als Eltern versagt haben, dürfen wir bei 
Jesus um Vergebung bitten. Er möchte 
uns gleichzeitig helfen, diese Dinge mit 
unseren Eltern oder Kindern zu klären. 
 Amen!

1  Vgl. Röm 2,2 im Zusammenhang von Röm 1,18-2,2. In 
Röm 1,30 und 2 Tim 3,2 wird die Endzeit als eine Zeit 
beschrieben, in der Kinder zunehmend ihren Eltern 
ungehorsam sein werden. Die kulturelle Revolution der 
60er-Jahre hat mit der antiautoritären Erziehung ihren 
Beitrag dazu geleistet.

2  Gleiches gilt auch für die Autorität des Staates (vgl. 
Röm 13,1 ff.).

3  Vgl. Mauerhofer, Gemeindepädagogik, 212-219. Natür-
lich hat Bestrafung gemäss den biblischen Vorgaben in 
Liebe zu erfolgen und dem Alter angemessen zu sein.

4  Siehe http://www1.k9webprotection.com [abgerufen 
am 02.01.2015].

5 Vgl. 5 Mo 11,22; Spr 4,10.
6  3 Mo 26,14 ff.; 5 Mo 18,9-14; 28,15 ff.
7  Vgl. Mt 10,37.



52 53SECHSTES GEBOT SECHSTES GEBOT

DU SOLLST NICHT TÖTEN!

2. Mose 20,13
18. Januar 2015

Das sechste Gebot ist in der Tat 
ein kurzes Gebot, aber es hat es in 
sich.
 In der heutigen Predigt möchte 
ich zunächst darauf eingehen, was die 
Bibel unter Tod und Leben versteht. 
Anschliessend wollen wir die Bedeu-
tung des sechsten Gebotes näher unter 
die Lupe nehmen. Und abschliessend 
wollen wir uns dann die Frage stellen, 
welche Bedeutung dieses Gebot für 
unseren Lebensalltag hat. 
 Die Bibel macht an verschiedenen 
Stellen klar, dass es Gott ist, der Leben 
gibt und Leben nimmt. In 1 Sam 2,6 le-
sen wir z. B.: Der HERR tötet und macht 
lebendig; er führt in [das Totenreich] 
hinab und wieder herauf.1 Damit ist 
klar, dass unser Lebensanfang und unser 
Lebensende in Gottes Hand stehen.
In Ps 139,16 steht, dass Gott alle Tage 
deines und meines Lebens bereits vor 
unserer Existenz in ein Buch geschrie-
ben hat. Und er war es auch, der dich 
und mich im Leibe unserer Mutter 
geformt hat (Ps 139,13 f.). Deshalb ist 

ein Kind aus Sicht der Bibel nicht das 
Produkt von Vater und Mutter, sondern 
eine Gabe Gottes (Ps 127,3).
 Das Besondere an uns Menschen 
ist, dass wir nach dem Bilde Gottes 
geschaffen sind (1 Mo 1,26 f.). Diese 
Tatsache verleiht uns Menschen eine 
unverlierbare Würde (1 Mo 9,6; 1 Sam 
16,7). Würde muss von Wert unter-
schieden werden. Ein Wert kann vari-
ieren, Würde aber nicht. Ein Auto kann 
seinen Wert verlieren. Ein Mensch hat 
aber keinen Wert, sondern eine Würde.
 Diese von Gott verliehene Würde 
hängt nicht von Alter, Geschlecht, 
Intelligenz, Gesundheit, Grösse, Gewicht 
oder etwas anderem ab. Jeder Mensch 
ist ein Geschöpf Gottes und hat auf-
grund der Ebenbildlichkeit Gottes eine 
Würde. Ein Mensch mit körperlicher Be-
hinderung hat genauso eine Würde wie 
ein gesunder Mensch. Ein Mensch mit 
geistiger Behinderung hat genauso eine 
Würde wie ein Nobelpreisträger. Und 
eine befruchtete Eizelle hat genauso 
eine Würde wie der Präsident der USA.

 Und was ist mit dem Tod? Die Bibel 
unterscheidet drei Arten von Tod. 
 Der erste Tod ist der Zustand, in 
dem sich jeder Mensch von Natur 
aus befindet (Eph 2,3)2. Weil das erste 
Menschenpaar gesündigt hat, sind alle 
Menschen – ohne Ausnahme3 – von 
Natur aus unter dem Machtbereich der 
Sünde und des Satans (Röm 5,18 f.; Joh 
8,44). D. h. der Satan ist unser Vater in 
diesem Zustand, der in Eph 2,1 als toter 
Zustand bezeichnet wird. Wir Menschen 
sind in unseren Sünden und Übertre-
tungen der Gebote Gottes tot, obwohl 
wir leben. Wir essen, wir trinken, wir 
gehen zur Arbeit, aber wir sind geistlich 
gesehen tot. 
 Der zweite Tod ist der leibliche Tod. 
Jeder von uns muss irgendwann einmal 
sterben. Die einzige Ausnahme bilden 
die Christen, die in dem Moment leben 
werden, wenn Jesus Christus wieder-
kommt und sie zu sich holt (1 Kor 15,51 
f.; 1 Thes 4,16 f.). All die anderen – egal, 
ob gläubig oder nicht – müssen ganz 
sicher irgendwann einmal sterben (Pred 
3,2). 
 Aber warum müssen wir sterben? 
Warum gibt es diesen leiblichen Tod? 
Gemäss der Bibel ist der Tod die Folge 
der Sünde, also die Folge des ersten, 
des geistlichen Todes (1 Mo 2,17; Röm 
5,12.18 f.). In Röm 6,23 wird der Tod 
sogar als Lohn der Sünde bezeichnet. 
So wie wir jeden Monat unseren Lohn 
für unsere Arbeit erhalten, so erhalten 

wir auch einmal einen Lohn dafür, dass 
wir Gott ungehorsam gewesen sind. 
Und dieser Lohn – besser gesagt: diese 
Strafe – ist der Tod. 
 Nun gibt es gemäss der Bibel aber 
noch einen dritten Tod. Das ist der 
ewige Tod. Mit dem leiblichen Tod hört 
der Mensch nicht auf zu existieren, 
sondern damit enden für uns lediglich 
die Zeit und unser irdisches Dasein. 
Dann kommt die Ewigkeit. Diese be-
ginnt gemäss Off 20,11 ff. damit, dass 
wir alle vor dem Richterstuhl Gottes 
erscheinen werden, ob wir das nun 
wollen oder nicht (Röm 14,10; 2 Kor 
5,10; Off 20,11 f.). 
 Bei diesem Endgericht wird 
entschieden, ob jemand die Ewigkeit 
im Himmel bei Gott oder in der Hölle 
verbringen wird. Die Hölle ist gemäss 
Off 20,10 ein Feuer- und Schwefelsee, 
der Tag und Nacht brennt, von Ewigkeit 
zu Ewigkeit. – Aber was ist nun das 
Ausschlaggebende, dass ich die Ewigkeit 
im Himmel verbringen darf oder in die 
Hölle gehen muss?
 In Off 20,15 heisst es (paraphra-
siert): «Wenn jemandes Namen an 
diesem Endgericht nicht im Buch des 
Lebens geschrieben steht, wird er in die 
ewige Verdammnis geworfen.»4

 Die entscheidende Frage lautet also: 
Was muss ich tun, damit mein Name in 
das Buch des Lebens eingetragen wird? 
Jesus Christus, der Sohn Gottes, er 
allein kann deinen Namen in das Buch 



54 55SECHSTES GEBOT SECHSTES GEBOT

des Lebens eintragen.5 Denn er hat am 
Kreuz von Golgatha stellvertretend für 
deine und meine Sünden bezahlt. Aus 
Liebe möchte er dir alle deine Sünden 
vergeben und deinen Namen in das 
Buch des Lebens eintragen.
 Die Voraussetzung dazu ist, dass du 
ihm alle deine Sünden bekennst und 
ihn um Vergebung bittest (1 Joh 1,9). 
Sag ihm, wo du gelogen hast. Sag ihm, 
wo du gestohlen hast. Sag ihm, wo du 
deine Frau misshandelt hast. Sag ihm, 
wo du vorehelichen Geschlechtsver-
kehr gehabt hast. Sag ihm, wo du das 
Finanzamt betrogen hast. 
 Jeder, der Jesus Christus alle 
seine Sünden bekennt und ab die-
sem Moment bereit ist, ihm treu und 
konsequent in allen Lebensbereichen 
nachzufolgen, wird von Neuem geboren 
(2 Kor 5,17). Er wird ein Kind Gottes. 
Dessen Name steht ab diesem Moment 
im Buch des Lebens.
 Wenn du dich fragst, wann du diese 
Entscheidung treffen sollst, dann lautet 
die Antwort: Heute! Jetzt! Jetzt ist der 
Augenblick, an dem du Jesus Christus 
deine Sünden bekennen kannst. Jetzt ist 
der Zeitpunkt, an dem du Jesus Christus 
um Vergebung bitten kannst. Denn es 
gibt eine Entscheidungsfrist. Es gibt 
einen Zeitpunkt, ab dem wir uns nicht 
mehr entscheiden können. Und das 
ist der Moment, wenn unser irdisches 
Leben ein Ende hat.6 
 Wenn wir gestorben sind, können 

wir Jesus nicht mehr um Vergebung 
bitten. Dann ist es zu spät. Es ist Gottes 
Liebe, die dich jetzt zur Umkehr ruft. Es 
ist Gottes Liebe, die dich vor der ewigen 
Verdammnis retten möchte. 
 Wenn du Fragen zu dieser wichtigs-
ten Entscheidung deines Lebens hast, 
darfst du jederzeit auf mich zukommen. 
Ich bin gerne bereit, dich bei dieser 
Entscheidung zu begleiten.
 Nachdem wir uns nun mit der Frage 
auseinandergesetzt haben, was die Bibel 
unter Leben und Tod versteht, wollen 
wir uns dem sechsten Gebot ganz 
konkret zuwenden. Was heisst: Du sollst 
nicht töten?
 Im Alten Testament finden wir 
unterschiedliche Begriffe, welche die 
Handlung des Tötens beschreiben. Dazu 
gehören z. B. töten (qatal, mot), morden 
(razach), schlachten (schachat), erschla-
gen (harag), Blut vergiessen (schachach 
dam) usw.
 Der Begriff, der im Hebräischen in 
unserem Text für «töten» verwendet 
wird, bedeutet so viel wie gewalttäti-
ges, schuldhaftes Töten oder Morden. 
Es bezieht sich im Alten Testament 
niemals auf das Töten von Tieren. Dafür 
werden andere Begriffe verwendet, 
wie «schlachten» oder «schächten». Das 
sechste Gebot verbietet das Töten und 
Morden unseres Mitmenschen – und 
zwar immer.
 Im Hebräischen gibt es zwei Arten 
von Verneinungen. Die erste Verneinung 

ist eine momentane Verneinung. Ich 
kann z. B. meinem Sohn sagen: «Nein, 
heute darfst du keine Schokolade essen.» 
Das ist eine momentane Verneinung. 
Morgen darf er vielleicht wieder essen. 
 Die zweite Verneinungsart im Hebrä-
ischen ist eine grundsätzliche Vernei-
nung. Sie verbietet etwas kategorisch. 
Absolut niemals und unter keinen Um-
ständen darf das passieren. Genau diese 
Verneinung steht hier beim sechsten 
Gebot. D. h. Du darfst absolut niemals 
und unter keinen Umständen morden.
 Genauso wie es keine Ausnahme 
beim Götzendienst gibt, genauso wie 
es keinen Umstand gibt, der einen Ehe-
bruch rechtfertigt, genauso gibt es auch 
keine Ausnahme beim Gebot: Du sollst 
nicht töten! Die Begründung für dieses 
kategorische Verbot liegt darin, dass 
der Mensch ein Ebenbild Gottes ist 
(1 Mo 9,6).
 Zwar kennt das Alte Testament 
auch Ausnahmen, aber in diesen Fällen 
verwendet es konsequent andere Ver-
ben als das, welches im sechsten Gebot 
steht. Diese Ausnahmen sind aber ledig-
lich Notordnung. In einer Notordnung 
wird das kleinere Übel gewählt, aber ein 
Übel ist es immer noch.
 Eine Ausnahme im Alten Testament 
ist beispielsweise die Todesstrafe. Die 
Todesstrafe war unter anderem im Fall 
von Ehebruch (5 Mo 22,22), Götzen-
dienst (5 Mo 17,5), Homosexualität (3 
Mo 20,13), Totschlag (4 Mo 35,17) oder 

Geschlechtsverkehr mit Tieren angeord-
net (3 Mo 20,15). Sie durfte jedoch nur 
auf Aussage zweier oder dreier Zeugen 
hin erfolgen (5 Mo 17,6 f.). Auch kennt 
das Alte Testament die Ausnahme des 
Tötens in einem Krieg, den Gott höchst-
persönlich angeordnet hat. Als das Volk 
Israel aus Ägypten ausgezogen war und 
das Land Kanaan einnahm, forderte 
Gott, dass Israel die Völker im Lande 
Kanaan ausrotten sollte (5 Mo 7,2 ff.; 
20,17). Gott begründete dieses harte 
Vorgehen in zweifacher Weise: 
 Erstens war diese Vernichtung der 
kanaanitischen Völker eine Strafe für 
ihre Sünden. Das Mass ihrer Sünden 
war voll.7 Die Kanaaniter hatten nicht 
nur Götzendienst, Zauberei, Magie und 
Wahrsagerei verübt (5 Mo 18,9-14), son-
dern sie opferten sogar ihre Kinder den 
Göttern (3 Mo 20,2). Schreckliche Gräu-
eltaten! Deshalb benutzte Gott Israel als 
sein Werkzeug, um die Kanaaniter zu 
bestrafen und das Gericht an ihnen zu 
vollziehen (5 Mo 18,12; 19,1 a).
 Und zweitens sollte die Vernichtung 
der kanaanitischen Völker Israel davor 
bewahren, in die gleichen Sünden zu 
fallen (5 Mo 7,1 ff.). Denn Gott sagte 
zu Israel (paraphrasiert): «Ihr seid ein 
heiliges Volk. Und mit all diesem Göt-
zendienst, der Wahrsagerei und dem 
Menschenopfer sollt ihr nichts zu tun 
haben (5 Mo 7,6).» Diese Art des Krieges, 
den Gott höchstpersönlich anordnet, 
gibt es heutzutage nicht mehr.



56 57SECHSTES GEBOT SECHSTES GEBOT

 Für den Fall, dass jemand aus 
Versehen einen anderen umbrachte, 
gab es zur Zeit des Alten Testaments 
Zufluchtsstädte (5 Mo 19,1 ff.). Diese 
waren auserwählte Städte im Land 
Israel, in denen der Totschläger Zu-
flucht und Schutz suchen konnte. Die 
Ältesten der Stadt prüften in solchen 
Fällen jeweils, ob es sich um Mord oder 
versehentlichen Totschlag handelte (Jos 
20,4). Bei versehentlichem Totschlag 
erhielt der Betreffende ein Bleiberecht, 
andernfalls wurde er seinen Bluträchern 
ausgeliefert (5 Mo 19,11 f.).
 Zur Zeit des Alten Testaments wurde 
man sogar dann des Todes am Nächsten 
verantwortlich gemacht, wenn man den 
Tod hätte verhindern können. Das war 
z. B. dann der Fall, wenn jemand auf 
seinem Dach kein Geländer angebracht 
hatte und jemand vom Dach in den Tod 
stürzte (5 Mo 22,8). Ebenfalls war man 
des Mordes schuldig, wenn man ein Rind 
besass, von dem man wusste, dass es 
stössig war, und dieses nun einen Men-
schen umgebracht hatte (2 Mo 21,28 f.).
 Im Neuen Testament wird das 
sechste Gebot von Jesus aufgegriffen 
und radikal ausgelegt. Er sagt (Mt 5,21 
f.): Ihr habt gehört, dass zu den Alten 
gesagt ist: Du sollst nicht töten; wer 
aber töten wird, der wird dem Gericht 
verfallen sein. Ich aber sage euch, dass 
jeder, der seinem Bruder zürnt, dem 
Gericht verfallen sein wird; wer aber zu 
seinem Bruder sagt: Raka! dem Hohen 

Rat verfallen sein wird; wer aber sagt: 
Du Narr! der Hölle des Feuers verfallen 
sein wird.
 Jesus packt hier das Übel bei der 
Wurzel an. Nicht das Töten allein ist 
verboten, sondern bereits das Zürnen. 
Der Zorn ist die Ursache, dass jemand 
zum Mörder wird. Deshalb setzt Jesus 
das Zürnen bereits mit dem Mord auf 
eine Stufe. Wer zu seinem Nächsten 
«Du Narr» oder «Du Idiot» sagt, der 
kommt in die ewige Verdammnis. 
 Aber was ist mit Notwehr oder mit 
einem Verteidigungskrieg? Gibt es denn 
keine Ausnahmen im Neuen Testament?
 Jesus sagt in Mt 26,52: Wer das 
Schwert nimmt, wird durch das Schwert 
umkommen. Statt uns an unseren Fein-
den und Angreifern zu rächen, sollen 
wir dem, der uns auf die linke Wange 
schlägt, auch die rechte hinhalten (Lk 
6,29). Die Rache steht einem Christen 
gemäss dem Neuen Testament nicht zu. 
Gott sagt (Röm 12,19): Die Rache ist 
mein, ich will vergelten! 8

 Statt unsere Feinde zu hassen und 
uns an ihnen zu rächen, fordert uns Je-
sus dazu auf, sie zu lieben, ihnen Gutes 
zu tun, für sie zu beten und sie zu seg-
nen (Lk 6,27 f.)! Einen Freund lieben ist 
nicht schwer. Einen Feind lieben kann 
man erst, wenn man die Liebe Gottes, 
mit der er uns geliebt hat, angenom-
men hat. Denn diese Liebe erträgt alles 
und sie duldet alles, wie Paulus in 1 Kor 
13,7 sagt.

 Kommen wir zum dritten und 
letzten Punkt der Predigt: Was bedeutet 
das sechste Gebot für uns heute?
 Zunächst müssen wir uns in 
Erinnerung rufen: Jeder Mensch ist 
ein Ebenbild Gottes. Als solches haben 
wir eine unverlierbare Würde emp-
fangen, die weder von Alter, Bildung, 
Geschlecht noch Gesundheitszustand 
abhängt. Gott behält sich das Recht vor, 
als Einziger unserem Leben ein Ende zu 
setzen. Deshalb wird jedesmal, wenn 
ein Mensch umgebracht wird, ein Gebot 
Gottes übertreten. Gemäss Off 21,8 
kommt kein Mörder in den Himmel. Das 
Schlimmste am Tod eines Menschen ist, 
dass er sich danach nie mehr für Jesus 
entscheiden kann. Das hat Folgen für 
die ganze Ewigkeit. 
 Ich möchte jetzt anhand von fünf 
Bereichen unseres heutigen Lebens 
aufzeigen, was das sechste Gebot für 
uns bedeutet.

Mord und Totschlag, Selbstmord und 
aktive Sterbehilfe

Es dürfte nun klar sein, dass Mord und 
Totschlag in jedem Fall Sünde ist. Wenn 
wir unseren Feind erschlagen, wenn wir 
jemanden im Krieg töten, wenn wir je-
manden durch Selbstverteidigung um-
bringen oder wenn wir jemanden durch 
einen Verkehrsunfall tödlich verletzen, 
versündigen wir uns gegen Gott und 

gegen unseren Mitmenschen. Auch die 
aktive Sterbehilfe ist gemäss der Bibel 
Beihilfe zum Tod und somit Sünde.
Gleiches gilt auch für den Selbstmord. 
Suizid ist kein Menschenrecht. Wer 
sich selbst das Leben nimmt, bricht 
das sechste Gebot. Statt einen Ausweg 
im Tod zu suchen, dürfen wir in Jesus 
einen Neuanfang wagen. Er möchte uns 
unsere Sünden vergeben und uns hel-
fen, mit unseren Sorgen und Problemen 
umzugehen.

Empfängnisverhütung

Seit der Kulturellen Revolution der 60er-
Jahre des 20. Jahrhunderts hat vorehe-
licher und ausserehelicher Geschlechts-
verkehr erheblich zugenommen. Das lag 
vor allem an den neu aufkommenden 
Verhütungsmethoden. Verhütung an 
und für sich ist nicht zwingend falsch 
oder gegen die Bibel. Das Problem bei 
einigen Verhütungsmethoden – und 
das sind mehr, als man meint – ist, 
dass sie nicht nur die Befruchtung der 
Eizelle verhindern, sondern auch – in 
den Fällen, wo es dennoch zu einer 
Befruchtung kommt – die Einnistung 
in die Gebärmutter. Weil durch diese 
Verhütungsmethoden die Einnistung 
der befruchteten Eizelle verhindert wird, 
stirbt der Embryo ab. Das ist Mord.
 Auch wenn die Quote, bei der die 
nidationshemmende Wirkung zum 



58 59SECHSTES GEBOT SECHSTES GEBOT

Tragen kommt, nur bei ein oder zwei 
Prozent liegt, kann ein Christ dieses 
Risiko nicht eingehen. Ich auf jeden Fall 
kann die Verantwortung, in ein bis zwei 
Prozent der Fälle an einem Mord betei-
ligt zu sein, nicht tragen. Es ist deshalb 
sehr wichtig, dass man sich genau 
informiert, bevor man eine Verhütungs-
methode wählt. Leider kann man sich 
nicht immer auf die Informationen der 
Ärzte verlassen. 

Abtreibung

Wieder war es die Generation der 
60er-Jahre, die mit ihren Parolen wie: 
«Der Bauch gehört mir!» das Recht auf 
Abtreibung geltend machte. Abtreibung 
ist in der Schweiz bis zur 12. Schwan-
gerschaftswoche gesetzlich erlaubt. 
Hier werden jährlich über zehntausend 
und in Deutschland über hunderttau-
send Abtreibungen durchgeführt. 
 Ich möchte nicht respektlos sein, 
aber: In Paris starben zwölf Personen 
bei einer Terrorattacke, und Millionen 
Menschen gehen protestieren. In der 
Schweiz sterben jährlich über zehn-
tausend wehrlose Kinder, und kaum 
jemand erhebt seine Stimme dagegen. 
 Aus Sicht der Bibel ist Abtreibung 
in jedem Stadium der Schwangerschaft 
Mord. Aber auch hier gilt: Jesus möchte 
dir die Abtreibung vergeben und dir 
helfen, damit umzugehen.

Organspende

Das Thema Organspende ist immer 
wieder ein viel diskutiertes Thema. Einer 
Organspende steht aus biblischer Sicht 
nichts im Wege, wenn die Organspende 
freiwillig erfolgt und wenn dadurch der 
Tod des Spenders nicht herbeigerufen 
wird.
 Das Problem an der Organspende 
beginnt bei der Definition, wann ein 
Mensch tot ist und wann nicht. Lange 
wurde ein Mensch dann für tot erklärt, 
wenn er keine Lebensfunktionen mehr 
zeigte. Diese Definition war für die 
Transplantationsmedizin ein grosses 
Hindernis, denn die Spenderorgane 
müssen frisch und durchblutet sein.
1968 hat man in den USA deshalb den 
Hirntod als den neuen Tod des Men-
schen definiert. Menschen, die im Koma 
liegen, können durchaus wieder erwa-
chen. Das Absterben des menschlichen 
Hirns ist jedoch unumkehrbar. Mit Ma-
schinen kann ein Mensch, dessen Hirn 
abgestorben ist, jedoch künstlich am 
Leben erhalten werden. So bleiben die 
Organe frisch und werden durchblutet. 
Also optimal für die Transplantation.
 Die Frage ist aber, ob ein hirntoter 
Mensch wirklich tot ist, wenn er noch 
zahlreiche Körperfunktionen aufweist, 
auch wenn diese grösstenteils künstlich 
aufrechterhalten werden. Es hat sogar 
solche Fälle gegeben, wo schwange-
re Frauen, die einen Hirntod erlitten, 

künstlich am Leben erhalten und 
mittels Kaiserschnitt ein Kind gebären 
konnten. 
 Hier stellt sich die Frage: Kann ein 
toter Mensch wirklich ein Kind zur Welt 
bringen? Es gibt immer mehr Ärzte, 
die an der Hirntod-Definition zweifeln. 
Dr. Paolo Bavastro sagt beispielsweise 
(paraphrasiert): «Ein hirntoter Mensch 
ist ein schwerstkranker, sterbender 
Mensch, aber keine Leiche.»
 Die Organentnahme bei einem 
hirntoten Menschen führt deshalb 
zwangsläufig zu dessen Tod. Da dieser 
Tod durch die Organentnahme aktiv 
herbeigeführt wird, ist er aus Sicht der 
Bibel Mord. 

Tötung durch Zorn, Hass und Worte

Jesus stellt den Zorn, den ich gegen 
meinen Bruder hege, mit Mord auf eine 
Stufe (Mt 5,21 f.). Gleiches gilt auch in 
dem Fall, wenn ich meinen Nächsten 
als Narren oder Idioten beschimpfe. 
Dadurch töte ich meinen Nächsten mit 
Worten. In Jak 3,8 steht: Die Zunge ist 
ein unstetes Übel voll tödlichen Giftes. 
 Das Neue Testament kennt aber 
nicht nur den Zorn und die Zunge als 
Mordwaffe, sondern auch den Hass. In 
1 Joh 3,15 heisst es: Jeder, der seinen 
Bruder hasst, ist ein Menschenmörder, 
und ihr wisst, dass kein Menschenmör-
der ewiges Leben bleibend in sich hat.

 Hand aufs Herz: Wie oft sind wir 
alle nicht schon zu Mördern geworden? 
Jesus Christus steht jetzt auch mit 
offenen Armen vor dir und möchte dir 
Vergebung deiner Sünden und ewiges 
Leben schenken. Nimmst du dieses 
Geschenk an? 
 Amen!

1 Vgl. auch 5 Mo 32,39.
2 Eph 2,1; Kol 2,13; Lk 15,24.
3 Vgl. Röm 3,23; 1 Kön 8,46; Pred 7,20.
4 Gal 5,19 ff.; Off 21,8.
5 Apg 4,12; Joh 14,6; 1 Joh 5,12
6 Oder Jesus wiederkommt.
7  In 1 Mo 15,16 heisst es, dass das Mass ihrer Sünde zur 

Zeit Abrahams noch nicht voll war. Später, beim Einzug 
in das Land Kanaan, aber schon.

8 Das ist ein Zitat aus 5 Mo 32,35. Vgl. auch Hebr 10,30.



60 61SIEBTES GEBOT SIEBTES GEBOT

DU SOLLST NICHT EHEBRECHEN!

2. Mose 20,14
8. Februar 2015

Mit dem siebten Gebot will Gott die Ehe 
und damit zusammenhängend auch die 
Familie schützen. Gleichzeitig zeigt das 
siebte Gebot im Grundsatz auf, wie sich 
Gott das mit der Sexualität gedacht hat 
und wie nicht.
 In der heutigen Predigt wollen wir 
uns zunächst Gottes Grundabsicht mit 
der Ehe und der Sexualität anschauen. 
Ferner wollen wir – jeder für sich selbst 
– unser persönliches Leben, vor allem 
im Bereich der Ehe und Sexualität, am 
biblischen Massstab prüfen. 
 Abschliessend geht es dann um die 
tröstliche Botschaft, dass Jesus Christus 
uns unsere Sünden im Bereich der Ehe 
und Sexualität, aber auch in anderen 
Bereichen unseres Lebens, vergeben 
möchte. Er hat schliesslich für unsere 
Sünden am Kreuz bezahlt. Gleichzeitig 
möchte Er uns im Alltag auch die Kraft 
geben, in den Bereichen der Ehe und 
der Sexualität, aber auch in den ande-
ren Lebensbereichen gemäss seinem 
Willen zu leben.

Was ist eine Ehe gemäss der Bibel?

Aus den ersten zwei Kapiteln der Bibel, 
in denen u. a. die Erschaffung des 
Menschen beschrieben wird, lassen 
sich sechs1 Aspekte ableiten, die das 
biblische Eheverständnis klar abgrenzen 
und definieren.
 1. Die Ehe ist von Gott als eine zwi-
schenmenschliche Beziehung gedacht 
und nicht als eine Beziehung zwischen 
Mensch und Tier. So banal diese Aussa-
ge auch klingen mag, selbstverständlich 
ist sie heutigentags nicht mehr. In 1 Mo 
2,20 heisst es, dass Adam unter den Tie-
ren keine Hilfe fand, die ihm entsprach. 
Deshalb schuf Gott ihm eine Frau (1 Mo 
2,18.21 f.). Sie entsprach ihm und war 
seinesgleichen.
 Dadurch, dass Gott Mann und Frau 
füreinander bestimmte, schloss er eine 
Beziehung zwischen Mensch und Tier 
aus. Die Zoophilie2, die geschlechtliche 
Verbindung zwischen Mensch und 
Tier, ist somit widergöttlich. Gleiches 
gilt auch für die Beziehung zwischen 

Mensch und Engelswesen3, wie wir das 
beispielsweise in 1 Mo 6,1 ff. von den 
Göttersöhnen lesen, die mit den Töch-
tern der Menschen sexuell verkehrten. 
Für die Ehe hat Gott lediglich eine 
Beziehung zwischen zwei Menschen 
vorgesehen.
 2. Die Ehe ist von Gott als heterose-
xuelle Beziehung zwischen Mann und 
Frau gedacht. Gott hat den Menschen 
nach seinem Bild geschaffen, und 
zwar als Mann und Frau (1 Mo 1,27). 
Gott hätte auch zwei Männer schaffen 
können oder zwei Frauen, hat er aber 
nicht. Damit wird deutlich, dass Gott 
Mann und Frau füreinander bestimmt 
hat. Eine homosexuelle oder lesbische 
Beziehung entspricht nicht dem Schöp-
fungswillen Gottes (vgl. Röm 1,26 ff.).
 3. Die Bibel versteht die Ehe als 
monogame Beziehung zwischen einem 
Mann und einer Frau. In 1 Mo 2,24 
heisst es: Darum wird ein Mann seinen 
Vater und seine Mutter verlassen und 
seiner Frau anhängen, und nicht: 
seinen Frauen anhängen. Gott hat nicht 
einen Mann und viele Frauen, aber 
auch nicht eine Frau und viele Männer 
gemacht, sondern einen Mann und eine 
Frau, und die beiden sind füreinander 
bestimmt. Polygamie4 entspricht somit 
nicht dem Willen Gottes.
 4. Die Ehe ist eine lebenslängliche 
Beziehung zwischen einem Mann und 
einer Frau. In Vers 24 heisst es, dass 
Mann und Frau einander anhängen 

werden. Das hebräische Wort für «an-
hängen» bedeutet wörtlich so viel wie 
«kleben». Mann und Frau werden durch 
die Heirat zusammengeklebt. Wer schon 
einmal versucht hat, zwei zusammen-
geklebte Blätter auseinanderzureissen, 
der weiss, dass das nicht möglich ist, 
ohne beide Blätter zu zerstören. 
Damit wird die Unzertrennlichkeit der 
Ehe betont, die Jesus in Mt 19,5 f. eben-
falls bestätigt. Lediglich der Tod löst 
gemäss 1 Kor 7,39 eine Ehe auf, sodass 
eine zweite Heirat mit einer ledigen 
oder verwitweten Person des anderen 
Geschlechts möglich ist (Röm 7,1-3).
 5. Eine Ehe wird erst durch das 
«einander Anhängen» rechtskräftig. Ich 
greife hierzu nochmals auf 1 Mo 2,24 
zurück, wo es heisst: Darum wird ein 
Mann seinen Vater und seine Mutter 
verlassen und seiner Frau anhän-
gen, und sie werden zu einem Fleisch 
werden. Die Reihenfolge ist: Erstens 
Vater und Mutter verlassen, zweitens 
einander anhängen und drittens ein 
Fleisch werden. 
 Das «Vater und Mutter Verlassen» 
setzt voraus, dass man erwachsen und 
selbstständig ist. Man muss im Stande 
sein, eine Familie zu versorgen. Das 
schliesst eine gewisse charakterliche 
Reife mit ein. 
 Erst dann sind die Voraussetzungen 
gegeben, dass man «einander anhän-
gen» kann. Dies setzt eine persönliche 
und willentliche Entscheidung vor-



62 63SIEBTES GEBOT SIEBTES GEBOT

aus, die Öffentlichkeitscharakter hat. 
Bereits zurzeit des Alten Testaments 
war es üblich, dass Hochzeiten nicht 
im Verborgenen geschlossen wurden. 
Die Öffentlichkeit wurde bewusst in 
die Feier mit einbezogen (1 Mo 29,21 
ff.). Auf diese Weise erfuhr man, dass 
der Bräutigam und die Braut ab jetzt 
offiziell zusammengehörten. 
 Die Christen in den ersten Jahrhun-
derten n. Chr. haben ihre Ehen gemäss 
dem römischen Recht geschlossen. Ab 
dem Mittelalter lag die Verantwortung 
des Eheschlusses weitgehend bei der 
Kirche. Seit dem späten 18. Jh. – beein-
flusst durch die Französische Revolution 
(1793) – setzte sich allmählich die 
Zivilehe als obligatorisch durch. Heut-
zutage ist – wie allgemeinhin bekannt 
sein dürfte – eine Ehe rechtskräftig, 
wenn sie vom Zivilstandsamt geschlos-
sen wurde. Die kirchliche Trauung hat 
einerseits die Funktion, die bereits 
geschlossene Ehe zu bestätigen, und 
anderseits die Funktion, den Segen für 
das frischvermählte Ehepaar von Gott 
zu erbeten.
 Die geschlechtliche Vereinigung – in 
unserem Text (1 Mo 2,24) «ein Fleisch 
werden» genannt – ist gemäss Bibel 
erst dann erlaubt, wenn Mann und Frau 
einander anhängen, d. h. wenn die Ehe 
rechtskräftig ist. In unserem heutigen 
Kontext heisst das, wenn sie vom Zivil-
standsamt offiziell geschlossen wurde.
 6. Sinn und Zweck der Ehe ist eine 

umfassende Lebensgemeinschaft. Die 
Ehe ist die engste Lebensgemeinschaft, 
die es auf der Welt zwischen Menschen 
gibt. Sie umfasst sowohl den körper-
lichen als auch den geistlichen und 
seelischen Bereich. Die Sexualität und 
das Kinderzeugen sind gemäss 1 Mo 
1,28 zwar ein wesentlicher Bestandteil 
der Ehe, aber nicht der einzige.5

 Die Sexualität ist gemäss 1 Kor 
7,1-5 kein Recht, das ich von meinem 
Ehepartner jederzeit einfordern kann, 
sondern eine Möglichkeit, meinen Ehe-
partner zu beschenken. Damit unter-
scheidet sich das biblische Verständnis 
von Sexualität grundsätzlich vom 
heutigen lust- und bedürfnisorientier-
ten Verständnis der Sexualität.
 Wir halten also fest: Das biblische 
Eheverständnis umfasst eine Beziehung 
zwischen zwei Menschen und nicht 
zwischen Mensch und Tier oder Mensch 
und Engelwesen. Ferner ist das biblische 
Eheverständnis heterosexuell und nicht 
homosexuell. Es ist monogam und nicht 
polygam. Es ist lebenslänglich und nicht 
zeitlich begrenzt. Die Ehe beginnt mit 
dem «einander Anhängen», also damit, 
dass sie öffentlich-rechtlich geschlossen 
wird, und dient der innigsten Lebensge-
meinschaft, die es unter Menschen gibt. 
Die Sexualität ist gemäss Bibel als Gabe 
zu verstehen, mit der sich die Ehepart-
ner im Rahmen der Ehe untereinander 
beschenken sollen.
 Diese sechs Aspekte bilden zusam-

men die sogenannte Schöpfungsord-
nung, die Gott selbst bei der Schöpfung 
eingesetzt hat. Das Besondere an einer 
Schöpfungsordnung ist – und es gibt 
mehrere davon –, dass sie normierenden 
und universalen Charakter hat.
 Normierend heisst, dass diese 
Ordnung verbindlich und unabänderlich 
ist. Der normative Charakter der Ehe 
liegt darin begründet, dass Gott Mann 
und Frau und die damit verbundene 
Beziehung zueinander als «sehr gut» 
bezeichnete (1 Mo 1,31). Das ist ein 
göttliches Gütesiegel. Es kommt nur 
ein einziges Mal im Schöpfungsbericht 
vor, nämlich nachdem Gott Mann und 
Frau geschaffen und ihnen den Auftrag 
gegeben hatte, die Welt nachhaltig zu 
verwalten und sich zu vermehren (1 Mo 
1,28).
 Dass die Ehe als Schöpfungsord-
nung mit ihren eben genannten sechs 
Aspekten auch nach dem Sündenfall 
noch normierende Funktion hat, sehen 
wir daran, dass sich Jesus im Hinblick 
auf die Frage nach Ehescheidung und 
Wiederheirat auf die Schöpfungsord-
nung bezieht (Mt 19,4-6). Sie hat für 
ihn normierende Funktion. Folglich 
gelten diese Aspekte auch heute noch.
 Die Ehe als Schöpfungsordnung hat 
aber nicht nur normierenden, sondern 
auch universalen Charakter, das heisst, 
dass die Ehe für alle Menschen in allen 
Kulturen zu allen Zeiten verbindlich ist. 
Das sehen wir daran, dass die Schöp-

fungsordnung der Ehe Teil der Urge-
schichte ist, also der ersten elf Kapitel 
der Bibel, die sich auf die gesamte 
Menschheit beziehen. Erst ab Kapitel 
zwölf beginnt Gottes Heilsgeschichte 
mit Israel. 
 Damit haben wir die sechs normie-
renden und universalen Grundpfeiler 
des biblischen Eheverständnisses abge-
steckt. Wenden wir uns nun der zweiten 
Hauptfrage der Predigt zu.

Was bedeutet «Du sollst nicht 
ehebrechen» für uns heute?

Mit «ehebrechen» ist nichts anderes 
gemeint als jegliche Art von ausser-
ehelichem Geschlechtsverkehr. Was das 
nun ganz praktisch heisst, wollen wir 
uns anhand von acht Beispielen verge-
genwärtigen.

1.  Vorehelicher Geschlechtsverkehr 
bzw. Konkubinat 

Der Begriff «Unzucht» bzw. «Hurerei» 
umfasst im Griechischen auch den 
vorehelichen Geschlechtsverkehr bzw. 
das Konkubinat. Vorehelicher Ge-
schlechtsverkehr findet ausserhalb des 
von Gott gedachten Rahmens der Ehe 
statt und ist somit Sünde. Gemäss Gal 
5,21 kommt jemand, der irgendeine 
Form illegitimen Geschlechtsverkehrs 
praktiziert, wozu auch vorehelicher 



64 65SIEBTES GEBOT SIEBTES GEBOT

Geschlechtsverkehr gehört, nicht in das 
Reich Gottes.
 In der heutigen Zeit, die durch die 
sexuelle Revolution der 68er geprägt 
ist, trifft so ein Wort nur auf taube 
Ohren. Wer vor der Ehe enthaltsam lebt, 
gilt als out. Ich möchte jedoch grade die 
junge Generation unter uns ermutigen, 
bis zur Ehe enthaltsam zu leben. Denn 
erstens ist vorehelicher Geschlechts- 
verkehr bzw. das Konkubinat Sünde 
und zieht den Zorn Gottes nach sich, 
und zweitens ist die Enthaltsamkeit 
das schönste Geschenk, das ihr eurem 
zukünftigen Ehepartner schenken 
könnt.
 Um nicht in Versuchung zu geraten, 
sollte man deshalb auch den Austausch 
von intensiven Zärtlichkeiten, wie 
z. B. Petting, vermeiden. Paulus for- 
dert uns auf, der Unzucht zu fliehen 
(1 Kor 6,18; Kol 3,5). Josef ist uns da 
ein gutes Beispiel. Wer einen festen 
Freund oder eine feste Freundin hat 
und sich nicht enthalten kann, der 
soll heiraten. So schreibt es Paulus in 
1 Kor 7,9.

2. Ausserehelicher Geschlechtsverkehr

Es kann in einer Ehe vorkommen, 
dass einer der beiden Ehepartner eine 
aussereheliche Affäre hat. Unabhängig 
davon, ob es sich um eine einmalige 
Affäre handelt oder um eine andauern-
de aussereheliche Beziehung, ent-

spricht ein solches Verhalten nicht dem 
biblischen Verständnis von Sexualität im 
Rahmen der Ehe und ist somit Ehebruch 
(1 Kor 5,1; 7,2).

3. Wiederheirat als Ehebruch

In Lk 16,18 heisst es: Jeder, der seine 
Frau entlässt [d. h. sich von ihr scheiden 
lässt] und eine andere heiratet, begeht 
Ehebruch; und jeder, der die von einem 
Mann Entlassene [d. h. eine Geschiede-
ne] heiratet, begeht Ehebruch.6

 Mit anderen Worten: Wer sich von 
seiner Frau scheiden lässt und eine an-
dere heiratet, der begeht dadurch, dass 
er mit seiner zweiten Frau Geschlechts-
verkehr hat, Ehebruch. Und jeder, der 
noch nie verheiratet war, aber eine 
geschiedene Person heiratet, begeht 
ebenfalls Ehebruch. Nicht die Scheidung 
selbst wird hier als Ehebruch bezeich-
net, sondern erst die Wiederheirat und 
der damit verbundene Geschlechts-
verkehr, sofern der Ehepartner aus der 
ersten Ehe noch lebt.
 Für einen Christen, der geschieden 
ist, heisst das, dass er gemäss dieser 
Bibelstelle nicht nochmals heiraten 
darf, es sei denn, er möchte bewusst 
Sünde auf sich laden. Und für einen 
Christen, der noch nie verheiratet war 
bzw. Witwer ist, heisst das, dass er nicht 
eine geschiedene Person heiraten darf, 
sofern der Ehepartner der geschiedenen 
Person noch lebt. Andernfalls würde 

sich der Christ des Ehebruches schuldig 
machen.
 Gleichzeitig möchte ich darauf 
hinweisen, dass Paulus in 1 Kor 7,10-11 
den Verheirateten gebietet, sich nicht 
scheiden zu lassen. Wenn jemand 
dennoch geschieden ist, soll er un-
verheiratet bleiben oder sich mit dem 
geschiedenen Ehepartner versöhnen. 
(Mt 19,9 enthält hinsichtlich Eheschei-
dung und Wiederheirat offenbar eine 
Ausnahmeklausel, auf die ich jetzt aber 
aus zeitlichen Gründen nicht näher 
eingehen kann.)

4. Ehebruch in Gedanken

In Mt 5,27-28 sagt Jesus: Ihr habt 
gehört, dass gesagt ist: Du sollst nicht 
ehebrechen. Ich aber sage euch, dass 
jeder, der eine Frau ansieht, sie zu be-
gehren, schon Ehebruch mit ihr began-
gen hat in seinem Herzen.
 Hier stellt Jesus den lüsternen Blick 
bereits auf ein und dieselbe Stufe mit 
Ehebruch. Ehebruch kann also bereits 
mit den Augen und in Gedanken vollzo-
gen werden. Für uns Christen heisst das, 
dass wir zunächst unsere Blicke unter 
Kontrolle haben sollen. Das betrifft das 
Fernsehen, das Surfen im Internet oder 
das Beobachten von Menschen auf 
der Strasse. Lasst es uns doch wie Hiob 
machen, der mit seinen Augen einen 
Bund geschlossen hatte, dass er keine 
Jungfrau lüstern anblicken würde (Hi 

31,1). Ferner heisst das auch, dass wir 
nicht irgendwelche Literatur lesen. Es 
gibt Romane, die zwar keine sexuellen 
Bilder enthalten, aber romantische und 
sexuelle Handlungen schildern (z. B. 
«Fifty Shades of Grey»). Vor allem für 
Frauen kann solche Lektüre der Grund 
für Ehebruch in Gedanken sein. Und 
schliesslich können uns auch Liedtexte 
dazu verleiten, in Gedanken fremdzu- 
gehen. 

5. Homosexualität

Homosexualität entspricht nicht der 
Schöpfungsordnung Gottes und ist so-
mit Sünde (Röm 1,26 f.). Gott hat Mann 
und Frau füreinander bestimmt und 
nicht Mann und Mann oder Frau und 
Frau. Das Neue Testament ist in 1 Kor 
6,9-10 im griechischen Grundtext sogar 
so genau, dass es sowohl die homo- 
sexuell aktiven als auch die homo- 
sexuell passiven Handlungen nennt 
und beide verurteilt.
 Wohlgemerkt: Gott hasst nicht den 
Sünder, aber die Sünde. Gott hasst nicht 
einen Homo, aber die Homosexualität 
als Sünde. Das ist ein wichtiger Unter-
schied. Es gibt homosexuelle Personen, 
die von ihrer Neigung nie ganz befreit 
werden, auch nicht, wenn sie Christ 
werden. Entscheidend ist, dass sie sich 
als Christen von homosexuellen Gedan-
ken und homosexuellen Handlungen 
rein halten.



66 67SIEBTES GEBOT SIEBTES GEBOT

6.  Vergewaltigung und sexueller 
Missbrauch

Eine Vergewaltigung ist sowohl ein 
sexuelles als auch ein gewalttätiges 
Vergehen, das eindeutig dem Willen 
Gottes widerspricht. Vergewaltigun-
gen können aber auch in einer Ehe 
geschehen, beispielsweise dann, wenn 
ein Ehemann seine Frau dazu zwingt 
mit ihm Geschlechtsverkehr zu haben. 
Geschlechtsverkehr im Rahmen der Ehe 
ist zwar nicht Sünde, aber der Egois-
mus und die Gewalttat schon. Gemäss 
der Bibel ist die Sexualität nicht unser 
Recht, sondern eine Möglichkeit, den 
Ehepartner damit zu beschenken (1 Kor 
7,1-5).
 Bei sexuellem Missbrauch handelt es 
sich um eine äusserst schwerwiegende 
Art von sexueller Sünde. Sexuell miss-
brauchte Kinder leiden sowohl körper-
lich als auch psychisch und emotional 
unter den Folgen von sexuellem Verge-
hen. Gott möchte sowohl die Opfer von 
sexuellem Missbrauch heilen, als auch 
den Tätern ihre Sünden vergeben.

7.  Geschlechtsverkehr mit Tieren 
(oder Gegenständen)

Unzucht mit Tieren, auch Zoophilie 
oder Sodomie genannt, gehört zu den 
schrecklichsten Gräueltaten, die es gibt. 
Im Alten Testament stand darauf die 
Todesstrafe, und zwar sowohl für den 

Menschen als auch für das Tier (3 Mo 
20,15).
 In Deutschland ist Unzucht mit 
Tieren seit 2013 eine Straftat, aber 
lediglich zum Schutz der Tiere und 
nicht wegen der abscheulichen Sünde. 
In Dänemark dagegen ist Sodomie nicht 
verboten. Das führt zu einem florieren-
den Tier-Sex-Tourismus, der heutigen-
tags nicht einmal mehr ein Tabu ist.7 So 
eine Gesellschaft ist mehr als gerichts-
reif. 

8. Samen- oder Eizellenspender

Für Ehepaare, bei denen einer der 
beiden Partner unfruchtbar ist, gibt es 
heute alternative Angebote wie z. B. die 
Samen- oder Eizellenspende von einer 
dritten Person. Damit wird das bibli-
sche Prinzip der Monogamie übertreten. 
Folglich handelt es sich auch hierbei 
um ein sexuelles Vergehen und somit 
eindeutig um Sünde. Ein Christ wird 
weder Samen- oder Eizellen spenden 
noch eine Samen- oder Eizellspende 
annehmen.
 In England gibt es neuerdings eine 
Methode, um Erbkrankheiten vorzubeu-
gen.8 Dabei wird – vereinfacht gesagt 
– die Eizellwand einer Frau mit dem 
Eizellkern einer anderen Frau verbun-
den und anschliessend durch den 
Samen des Ehemannes befruchtet. Mit 
anderen Worten: Die Eizelle wurde von 
zwei Eizellen unterschiedlicher Frauen 

«zusammengestellt» und anschlies-
send befruchtet. Das Kind hat also 
genau genommen drei Elternteile, zwei 
Mütter und einen Vater.9 Auch hierbei 
kommt eine dritte Person ins Spiel. Das 
biblische Prinzip der Monogamie wurde 
übertreten, und somit ist auch diese 
Technik gemäss der Bibel als Sünde zu 
bezeichnen.

Der Heilsplan in Jesus Christus

Wenn wir jetzt mal ehrlich mit uns 
selbst sind, dann wissen wir, dass unser 
persönlicher Ist-Zustand nicht mit dem 
biblischen Soll-Zustand übereinstimmt. 
Wenn wir das siebte Gebot Du sollst 
nicht ehebrechen in dieser vollen Breite 
als Messlatte an unser Leben halten, 
dann entsprechen wir weder hinten 
noch vorne dem Willen Gottes (Röm 
3,23).
 Der Zorn Gottes müsste uns alle wie 
ein Blitz vom Himmel treffen. Und wisst 
ihr, dieser Blitz wurde von Gott auf uns 
abgefeuert, jedoch hat sich Jesus Chris-
tus dazwischengestellt. Jesus Christus 
hat aus Liebe zu uns den Zorn Gottes 
auf sich genommen. 
 Dort am Kreuz starb er für deine 
und meine Sünden. Er tat es, weil er 
dich und mich so sehr liebt, und er 
tat es, weil er dich und mich vor der 
ewigen Verdammnis retten wollte (Joh 
3,16). Das Einzige, was wir tun müssen, 

ist umkehren. Umkehren von unserem 
sündigen und gottlosen Lebensstil, das 
dem Worte Gottes an allen Ecken und 
Enden widerspricht, und gleichzeitig 
uns hinwenden zu Jesus Christus, der 
uns alle unsere Sünden vergeben möch-
te. Es gibt keine Sünde, die so gross ist, 
dass sie Gott dir nicht vergeben könnte 
(1 Joh 1,9). 
 Gott möchte dir Sündenvergebung 
schenken. Gott möchte dir ewiges 
Leben in der Herrlichkeit schenken. Und 
Gott möchte dir helfen, dein Leben 
in Ordnung zu bringen. Zuerst muss 
die Beziehung zwischen Gott und uns 
geklärt werden, und dann müssen 
unsere Vergehen auch im zwischen-
menschlichen Bereich beseitigt werden. 
Wir müssen einander unsere Sünden 
eingestehen und um Vergebung bitten. 
Sehr oft ist das die Grundlage für einen 
Neuanfang in der Ehe oder in der Bezie-
hung.
 Viele von uns haben Jesus be-
reits ihre Sünden bekannt und ihn als 
HERRN in ihr Leben aufgenommen. 
Auch du bist herzlich eingeladen, Jesus 
heute noch deine Sünden zu bekennen 
und ihn um Vergebung zu bitten. Diese 
Entscheidung hinauszuschieben ist sehr 
riskant. Denn wenn wir tot sind, haben 
wir keine Möglichkeit mehr, uns zu 
Jesus zu bekehren (Lk 16,19 ff.).
 Schau nicht darauf, was dein 
Ehepartner sagen würde, wenn du 
Jesus heute als den Herrn in dein Leben 



68 69SIEBTES GEBOT SIEBTES GEBOT

aufnimmst. Schau auch nicht darauf, 
was deine Arbeitskollegen oder Freunde 
sagen würden, wenn du Jesus um Ver-
gebung deiner Sünden bitten würdest. 
Schau darauf, was du alles verlierst, 
wenn du Jesus nicht in dein Leben auf-
nimmst und du nach dem Tod für ewig 
verloren gehst. 
 Wenn jemand diesbezüglich ein 
Gespräch wünscht, darf er gerne auf 
mich zukommen. 
 Amen!
 

Anhang

Mann und Frau sind gleichwertig, 
aber andersartig

Mann und Frau sind von Gott gleich-
wertig, aber andersartig geschaffen. 
Bereits in 1 Mo 1,27 heisst es, dass 
Gott Mann und Frau nach seinem 
Ebenbild schuf. Aus Gottes Sicht war 
es nicht gut, dass der Mann allein ist, 
und deshalb hat er ihm wörtlich eine 
Hilfe geschaffen, nämlich die Frau. Das 
hebräische Wort für «Hilfe» ist nicht 
abwertend, wie man das im Deutschen 
vielleicht meinen könnte. 
 Es wird im Alten Testament sogar 
für Gott verwendet. In Ps 70,6 heisst 
es z. B.: Gott, eile zu mir. Mein Helfer 
und mein Retter bist du! Gott wird hier 
also als Helfer, als Hilfe, bezeichnet. Von 
einer Abwertung dieses Helfers oder 

dieser Hilfe kann also gar nicht die Rede 
sein. Vielmehr sagt dieser Begriff etwas 
über die Hilfsbedürftigkeit des Mannes 
aus. Der Mann ist auf die Hilfe der Frau 
angewiesen. Er ist in einem gewissen 
Sinne von ihr und ihrer Unterstützung 
abhängig. 
 In diesem Zusammenhang möchte 
ich noch auf eine Besonderheit in Vers 
22 hinweisen. Dort heisst es nämlich, 
dass Gott die Frau von der Rippe oder 
der Seite des Mannes formte. Gott hat 
die Frau nicht vom Haupt des Mannes 
gemacht, damit sie über ihn herrsche. 
Gott hat die Frau aber auch nicht vom 
Fuss des Mannes geschaffen, damit er 
sie unterdrücke. 
 Er hat die Frau von der Seite, von 
der Rippe des Mannes geformt, damit 
sie ihm gleichwertig zur Seite stehe 
und ihm eine Hilfe sei. Obwohl Mann 
und Frau gemäss der Bibel gleichwertig 
sind, ist die Frau nicht einfach ein Klon 
des Mannes, sondern eine ihm entspre-
chende Ergänzung. Das umfasst sowohl 
den körperlichen als auch den geistlich-
seelischen Bereich.

Was ist mit der Ehelosigkeit?

Auch wenn die Heirat und das Kin-
derzeugen der Grundabsicht Gottes 
entsprechen, so kennt die Bibel auch die 
Gabe der Ehelosigkeit (1 Kor 7,7). Paulus 
nennt in 1 Kor 7 zwei Gründe, warum 
es sinnvoll ist, ledig zu bleiben (vgl. Mt 

19,12). Der eine Grund ist die Tatsa-
che, dass Nöte, wie z. B. Verfolgungen, 
vorherrschen oder am Kommen sind, 
und der andere Grund ist die Tatsache, 
dass man als ledige Person Gott besser 
dienen kann als mit einer Familie. Denn 
wenn man eine Familie hat, ist man 
auch für sie verantwortlich und hat 
folglich weniger Zeit für die Arbeit im 
Reiche Gottes.

Ist die Ehe ein Vertrag oder ein Bund?

In Mal 2,14 wird die Ehe als Bund be-
zeichnet. Was aber ist der Unterschied 
zwischen einem Vertrag und einem 
Bund? Ein Vertrag ist ein Abkommen 
zwischen zwei Parteien. Jede Seite 
verpflichtet sich dazu, einer bestimmten 
Forderung nachzukommen. Kommt eine 
Partei ihrer Forderung nicht nach, ist 
der Vertrag gebrochen und die andere 
Partei ist nicht mehr verpflichtet, ihre 
Forderung zu erfüllen.
 Bei einem Bund ist das anders. 
Beide Bundespartner versprechen, ihrer 
Forderung nachzukommen, auch wenn 
der andere Bundespartner seine Forde-
rung nicht erfüllen sollte. Der Bund ist 
also tief greifender. Er erfordert völlige 
Selbstlosigkeit. Selbst wenn ein Ehe-
partner untreu ist, hat der andere nicht 
das Recht, auch untreu zu sein.
Gott selbst ist uns darin ein Vorbild. 
Wenn wir Christen mal sündigen und 
somit untreu sind, so bleibt er dennoch 

treu, denn er kann sich selbst nicht 
verleugnen. So heisst es in 2 Tim 2,13.

1  Zur Unterscheidung von Mann und Frau als gleichwer-
tig, aber andersartig siehe Anhang Seite 68 f.

2  Zoophilie wird auch Sodomie genannt.
3  Man spricht hier auch von der Angelophilie.
4  Damit ist sowohl Polyandrie (Vielmännerei) als auch 

Polygynie (Vielweiberei) gemeint.
5  Vgl. auch 1 Mo 2,24.
6  Vgl. Mt 5,32; Mt 19,1-9; Mk 10,1-12.
7  http://www.welt.de/vermischtes/article132215526/

Daenemark-debattiert-ueber-legale-Sodomie.html 
[abgerufen am 06.02.2015].

8  http://www.welt.de/gesundheit/article117549967/
Grossbritannien-will-Drei-Eltern-Babys-zulassen.html 
[abgerufen am 07.02.2015].

9  http://www.welt.de/politik/ausland/article137090531/
Babys-duerfen-zwei-Muetter-und-einen-Vater-haben.
html [abgerufen am 06.02.2015].



70 71ACHTES GEBOT ACHTES GEBOT

DU SOLLST NICHT STEHLEN!

2. Mose 20,14
22. Februar 2015

Im September vergangenen Jahres 
kaufte ich mir via Internet ein Modul 
für mein Bibelprogramm, das ich auf 
meinem Computer benutze. Diese 
Erweiterung kostete 69 Dollar und 90 
Cents. Bereits zu meiner Studienzeit 
hatte ich immer wieder mal Module 
von dieser Firma gekauft und dann 
jeweils 10 % Rabatt erhalten, weil ich 
Vollzeitstudent war.
 10 % Rabatt figurierten automa-
tisch auch auf dieser Bestellung. Sie 
machten 6 Dollar und 99 Cents aus. Ich 
war aber nicht mehr Vollzeitstudent an 
der STH. Hätte ich mich nicht anschlies-
send in einer E-Mail bei dieser Firma 
gemeldet und ihnen gesagt, dass ich 
nicht mehr Vollzeitstudent bin, hätte 
ich 6 Dollar und 99 Cent gestohlen 
und wäre somit am achten Gebot und 
dessen Geber schuldig geworden.
 Jesus sagt in Lk 16,10: Wer im Ge-
ringsten treu ist, ist auch in vielem treu, 
und wer im Geringsten ungerecht ist, ist 
auch in vielem ungerecht. In der heuti-
gen Predigt wollen wir die ganze Breite 

des Gebotes Du sollst nicht stehlen 
betrachten. Das achte Gebot beschränkt 
sich nicht nur auf den Diebstahl von 
Gegenständen, sondern tangiert auch 
die Fragen nach Arbeit und Eigentum 
und Reichtum und Armut aus biblischer 
Sicht.
 Blicken wir nun auf den Zusam-
menhang des achten Gebotes, dann 
wird deutlich, dass auch dieses Gebot 
an die Voraussetzung in Vers 2 an-
knüpft. Wenn Jahwe dein Gott ist, dann 
wirst du nicht stehlen. Denn als Christ 
zu stehlen, würde heissen, Gott nicht zu 
respektieren.
 Für uns Christen sind die Gebote 
also Korrektiv und Handlungsanweisung 
für den Alltag. Sie zeigen uns, wo wir 
nicht dem Willen Gottes entsprechend 
leben, und gleichzeitig geben sie vor, 
wie er will, dass wir leben sollen. Damit 
lässt er uns aber nicht allein, sondern 
er will uns Gläubigen vergebend und 
helfend zur Seite stehen (Joh 15,1 ff.). 
 Für Personen, die Jesus Christus 
noch nicht durch den Glauben in ihr 

Leben aufgenommen haben, zeigen die 
Gebote haarscharf auf, wo sie ständig 
an Gott und den Mitmenschen schuldig 
werden. Die Gebote Gottes sind wie ein 
Schiedsrichter, der die Übertretungen 
und Verstösse schrillend abpfeift. Wenn 
du nun dein Leben im Lichte der Gebote 
Gottes siehst und die Gebote deine 
zahlreichen und schwerwiegenden 
Übertretungen in einem unendlichen 
Pfeifkonzert abpfeifen, dann wollen sie 
dich wachrütteln und dir deine Verlo-
renheit aufzeigen. 
 Die Verlorenheit besteht der Bibel 
zufolge darin, dass jeder Sünder – und 
gemäss Eph 2,3 ist jeder Mensch von 
Natur aus ein Sünder – die Ewigkeit 
in der Verdammnis verbringen wird.1 
Erst hierin wird die immense Tragweite 
unserer Verstösse gegen Gottes Gebote 
sichtbar. Damit wird deutlich: Jeder 
Mensch braucht Erlösung! Ich brauche 
Erlösung von meinen Sünden!
 Diese besteht aber nicht darin, wie 
man meinen könnte, dass ich aus eigner 
Kraft versuche, die Gebote Gottes zu 
halten. Denn erstens kann kein Mensch 
sein Leben lang alle Gebote Gottes bis 
ins letzte Detail hinein halten – das 
ist in Pred 7,20 nachzulesen – und 
zweitens, selbst wenn ich alle Gebote 
halten könnte und nur ein Gebot ein 
einziges Mal übertreten würde, wäre ich 
gemäss Jak 2,10 an allen Geboten und 
somit auch vor Gott schuldig geworden. 
Gott ist der Geber aller Gebote, und wer 

schon nur ein einziges Gebot übertritt, 
ist vor Gott schuldig und wird für ewig 
verdammt!2

 Worin besteht dann aber die 
Erlösung? In Jesus Christus! 1. Wir 
Menschen sind alle in irgendeiner 
Form Übertreter der Gebote Gottes.3 
Jesus Christus hat als Sohn Gottes alle 
Gebote immer gehalten (Hebr 4,15).4 
2. Wir Menschen sind ungerecht. Jesus 
Christus ist absolut gerecht. 3. Als Sün-
der haben wir der Schrift zufolge den 
Tod verdient (Röm 6,23). Jesus dagegen 
nicht. 
 Gottes Liebesangebot für uns Men-
schen besteht darin, dass er uns einen 
Rollentausch anbietet. Jesus Christus 
will uns unsere Sündenlast abnehmen. 
Im Gegenzug dazu bietet er uns seine 
Gerechtigkeit an, mit der wir vor Gott 
in der Ewigkeit bestehen können. Er 
hat bereits deine und meine Strafe für 
unsere Sünden getragen und ist stell-
vertretend für uns am Kreuz gestorben.
Wenn auch du dich zu ihm wendest, 
ihm deine Sünden bekennst und ihn 
als alleinigen Herrn in dein Leben 
aufnimmst, befreit er dich gerne von 
deiner Sündenlast und macht dich zu 
seinem Kind.5 Als Kinder Gottes sind wir 
Erben Gottes und somit auch Erben des 
Himmels. 
 Die Gebote Gottes halten uns also 
zuerst einen Spiegel vor und zeigen uns, 
wie verloren wir sind, und dann weisen 
sie auf Jesus Christus hin, der der 



72 73ACHTES GEBOT ACHTES GEBOT

Einzige ist, der uns Sündenvergebung 
und ewiges Leben schenken kann und 
es auch will.
 Die heutige Predigt will beides: 
Erstens will sie aufzeigen, dass wir alle 
schon irgendwann einmal in unserem 
Leben das achte Gebot übertreten und 
somit die Erlösung in Jesus Christus nö-
tig haben. Zweitens will sie uns Christen 
auch Handlungsanweisung sein und 
zeigen, wie Gott will, dass wir als seine 
Kinder im Alltag leben sollen.
 Wenn wir uns das achte Gebot im 
Hebräischen anschauen, fällt zunächst 
auf, dass es sich auch in diesem Fall 
um ein kategorisches Verbot handelt. 
Stehlen ist grundsätzlich verboten. 
Ausnahmen gibt es nicht. Wenn Wit-
wen, Waisen oder Ausländer auf den 
Getreidefeldern der Israeliten Nachlese 
hielten6, ist das keine Ausnahme vom 
achten Gebot, sondern eine ausdrückli-
che Erlaubnis, nachzulesen z. B. in 5 Mo 
24,20 ff. 
 Das Gleiche galt auch für den Fall, 
wenn jemand durch das Feld seines 
Nächsten ging und von den Trauben 
oder dem Getreide ass, um seinen 
Hunger zu stillen. In 5 Mo 23,25 und 
26 lesen wir: Wenn du in den Weinberg 
deines Nächsten kommst, dann magst 
du Trauben essen nach Herzenslust, 
[bis] du satt bist; in dein Gefäss aber 
darfst du nichts tun. Wenn du in das 
Getreide[feld] deines Nächsten kommst, 
dann darfst du Ähren mit deiner Hand 

abpflücken; aber die Sichel sollst du 
nicht über das Getreide deines Nächs-
ten schwingen.7

 Ferner gilt es zu beachten, dass das 
Verb, das hier im Hebräischen für «steh-
len» verwendet wird, auch «entwenden», 
«täuschen», «rauben» oder «entführen» 
bedeuten kann.
 Gestohlen werden können Tiere (1 
Mo 30,33; Ex 21,37), Gegenstände (1 
Mo 31,30.32), Geld (1 Mo 44,8) oder 
Menschen, z. B. indem sie als Gefange-
ne entführt und als Sklaven verkauft 
werden. Denken wir da beispielsweise 
an Josef, der gemäss 1 Mo 40,15 aus 
dem Land der Hebräer gestohlen wurde 
(1 Mo 31,26; 2 Mo 22,16).
 Damit lässt sich die Breite dieses 
Gebotes abstecken. Das achte Gebot 
verbietet den Griff nach dem Eigentum 
des Nächsten. Mit Eigentum können 
Tiere, Gegenstände oder Geld ge-
meint sein. Gleichzeitig untersagt es 
jede Antastung des Nächsten und die 
Minderung seines Bestehen-Könnens. 
Gott will, dass sich der Mensch selbst 
versorgen kann.

Eigentum aus biblischer Perspektive

Als Israel das Land Kanaan in Besitz 
nahm, wurde es durch Losverfahren an 
die Stämme und Sippen verteilt.8 Auf 
diese Weise war jeder Israelit bzw. jede 
israelitische Familie zu Landbesitz ge-

kommen. Den Israeliten war es grund-
sätzlich verboten, ihr Land zu verkaufen 
bzw. Land dazuzukaufen. Wenn jemand 
dennoch das Land seines Nächsten 
kaufte, so musste er es beim Jobeljahr, 
das alle 50 Jahre stattfand, wieder dem 
ursprünglichen Eigentümer zurück-
geben.9 Der Kaufpreis hatte sich dabei 
nach den noch ausstehenden Ernten bis 
zum Erlassjahr zu richten.10 
 Auf diese Weise sollte verhindert 
werden, dass ein Israelit verarmte. Jeder 
sollte ein Stück Land besitzen und somit 
in der Lage sein, sich selbst zu versor-
gen. In 5 Mo 15,4 sagt Gott (paraphra-
siert): «Es soll ja kein Armer unter euch 
sein.» Die Regelung, das fremde Land im 
Jobeljahr wieder an den ursprünglichen 
Eigentümer zurückzugeben, begründet 
Gott damit, dass er der Schöpfer und 
damit auch Eigentümer aller Dinge ist.11 
In 3 Mo 25,23 sagt Gott (paraphrasiert): 
«Mir gehört das Land, und ihr seid 
Fremdlinge und Beisassen bei mir.»12

 Bezüglich des Eigentums sind aus 
biblischer Sicht also zwei Aspekte 
festzuhalten: Einerseits ist Gott der 
Urheber und Eigentümer der gesamten 
Schöpfung. Wir Menschen sind nichts 
mehr als Verwalter seines Eigentums, 
das er uns zur Verfügung gestellt hat. 
Er hat das Ackerland gemacht. Er lässt 
es regnen. Er hat die Bodenschätze 
gemacht. Er gibt uns Gaben und Fähig-
keiten, mit denen wir Dinge herstellen 
und erwirtschaften können.

 Andererseits gestattet Gott, der 
Geber aller Gaben13, ausdrücklich das 
Recht auf Eigentum. Dieses Privateigen-
tum ist von Gott durch das achte Gebot 
geschützt. Das von Gott anvertraute Gut 
dürfen wir auch im biblischen Rahmen 
geniessen. In 1 Tim 6,17 sagt Paulus, 
dass wir unser Vertrauen nicht auf den 
Reichtum setzen sollen, aber das, was 
Gott uns darreicht, geniessen dürfen.14

 Voraussetzung ist natürlich, dass 
wir unser Eigentum, vielleicht ist es 
sogar Reichtum, ehrlich und recht-
mässig erworben haben. Eigentum 
wird in der Regel durch Arbeit, kann 
aber auch durch Schenkung oder 
Erbschaft erworben werden. Arbeit ist 
aus biblischer Sicht nichts Schlechtes 
und auch keine Strafe, obwohl Gott 
nach dem Sündenfall der Arbeit Mühsal 
und Plage hinzugefügt hat.15 Aber die 
Arbeit an und für sich ist ein Aspekt der 
Gottesebenbildlichkeit. Denn Gott selbst 
hat beispielsweise bei der Schöpfung 
gearbeitet.16

 Die Faulheit dagegen wird in der 
Bibel getadelt. Besonders das Buch der 
Sprüche ist gespickt voll von kritischen 
Äusserungen über Faulheit. In Spr 
6,9-11 steht z. B.: Bis wann, du Fauler, 
willst du noch liegen? Wann willst du 
aufstehen von deinem Schlaf? Noch ein 
wenig Schlaf, noch ein wenig Schlum-
mer, noch ein wenig Händefalten, um 
auszuruhen – und schon kommt wie 
ein Landstreicher deine Armut und 



74 75ACHTES GEBOT ACHTES GEBOT

dein Mangel wie ein unverschämter 
Mann.17

 Wir halten soweit fest: Einerseits 
ist Gott Eigentümer der gesamten 
Schöpfung und wir Menschen lediglich 
Verwalter seiner Güter. Andererseits be-
tont Gott gerade durch das achte Gebot 
das Recht auf Eigentum und will dieses 
vor der Willkür des Nächsten schützen. 
Der übliche Weg, Eigentum zu erlangen, 
ist die Arbeit, die seit dem Sündenfall 
mit Mühsal verrichtet wird. Faulheit 
entspricht nicht der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen. 
 Aber wie verhält es sich nun mit 
Armut und Reichtum aus biblischer 
Sicht? Ist Armut eine Strafe Gottes oder 
gar eine Sünde und Reichtum immer 
Segen? Die Bibel zeichnet ein differen-
ziertes Bild von Armut und Reichtum, 
dem wir nun genauer nachgehen 
wollen.
 Armut wird im Alten Testament 
einerseits als Selbstverschulden be-
zeichnet, nämlich dann, wenn Faulheit 
die Ursache ist. So heisst es in Spr 
10,4: Arm wird, wer mit lässiger Hand 
schafft. Oder Spr 11,16: [...] Den Faulen 
fehlt es an Besitz [...].
 Andererseits wird Armut im Alten 
Testament auch als Fremdverschul-
den bezeichnet, nämlich dann, wenn 
jemand seinen Nächsten auf dessen 
Kosten in die Armut drängt. In Jes 
10,1-2 kritisiert Jesaja die Verantwort-
lichen des Volkes scharf, weil sie das 

Recht der Witwen und Waisen beugen, 
um an ihr Hab und Gut zu kommen. 
Das ist fremdverschuldete Armut, die 
Gott aufs Höchste verachtet.18

 Obwohl Armut im Alten Testament 
grundsätzlich ein Übel ist, so werden 
jedoch auch einige Vorzüge genannt. 
In Spr 19,1 steht (Luther): Ein Armer, 
der in Unschuld wandelt, ist besser als 
einer, der Verkehrtes spricht und dabei 
reich ist.19

 Im Neuen Testament wird Armut 
kaum thematisiert. Wenn, dann aus der 
Sicht der Wohlhabenden, die sich um 
die Armen kümmern sollen. Lediglich 
in 2 Thes 3,10 weist Paulus darauf hin, 
dass, wer nicht arbeiten will, auch nicht 
essen soll. 
 Auch Reichtum wird in der Bibel 
unterschiedlich bewertet. So wird bei-
spielsweise im Alten Testament Reich-
tum als Segen Gottes bezeichnet. In Spr 
10,22 steht: Der Segen des HERRN, der 
macht reich [...]. Reichtum wird aber 
auch als würdiger Lohn für die erbrach-
te Arbeit gepriesen. In Spr 10,4 steht: 
[...] die Hand der Fleissigen macht reich.
 Dann aber wird Reichtum im Alten 
Testament auch relativiert. In Spr 3,13 f. 
steht: Glücklich der Mensch, der Weis-
heit gefunden hat [...]! Denn ihr Erwerb 
ist besser als Silber und [wertvoller] als 
Gold ihr Gewinn.»20

 Und schliesslich wird im Alten 
Testament auch ausdrücklich vor den 
Gefahren gewarnt, die mit dem Reich-

tum verbunden sind. So heisst es in Spr 
11,28: Wer sich auf seinen Reichtum 
verlässt, der wird untergehen [...].
 Im Neuen Testament tritt der posi-
tive Aspekt des Reichtums in den Hinter-
grund und die Warnung vor den Gefah-
ren des Reichtums in den Vordergrund. 
Der Wohlstand des reichen Kornbauers 
verführt ihn, auf seinen Reichtum zu 
vertrauen (Lk 12,16 ff.). Der Reichtum 
des reichen Mannes lässt ihn die Not des 
Lazarus übersehen (Lk 16,13). 
 Jesus sagt (Mt 16,26 paraphrasiert): 
«Was nützt es, wenn jemand die ganze 
Welt gewinnt und an seiner Seele Scha-
den nimmt?» Sprich: Was hilft es dir, 
wenn du steinreich bist und doch nach 
dem Tod für ewig in der Hölle verloren 
gehst? Paulus bezeichnet die Habsucht 
in Kol 3,5 als Götzendienst.21 Immer 
wieder wird vor der Vergänglichkeit des 
Reichtums gewarnt.22 
 Schliesslich legt Paulus seinen 
Finger auf die mit der Habsucht und der 
Geldgier verbundenen Sünden. In 1 Tim 
6,9 schreibt er: Die aber reich wer-
den wollen, fallen in Versuchung und 
Fallstrick und in viele unvernünftige 
und schädliche Begierden, welche die 
Menschen in Verderben und Untergang 
versenken. Es sind gerade Geldgier und 
Habsucht, die uns in allerhand dunkle 
Geschäfte und Machenschaften führen.
 Stattdessen werden wir Christen an 
unsere soziale Verantwortung erinnert, 
die mit unserem Wohlstand verbunden 

ist. Reichtum verpflichtet! Jesus sagt: 
Wer zwei Mäntel hat, der gebe dem, der 
keinen hat (Lk 3,11). Und in 1 Tim 6,17 f. 
fordert Paulus die Wohlhabenden auf, 
reich an guten Werken und freigiebig zu 
sein. Im Hinblick auf den Umgang in der 
Gemeinde heisst es in Jak 2,1 ff., dass 
Reiche nicht bevorzugt und Arme nicht 
benachteiligt werden sollen.
 Die Bibel warnt also davor, un-
ser Vertrauen auf das Geld zu setzen 
und nicht auf Gott. Sie weist auf die 
Vergänglichkeit des Reichtums und auf 
die Unvergänglichkeit des Heils in Jesus 
Christus hin. Sie warnt vor Geldgier 
und Geiz und den damit verbundenen 
dunklen Machenschaften. Stattdessen 
werden wir Christen aufgefordert, 
die Gemeinde und die Missionsarbeit 
finanziell zu unterstützen und uns um 
die Bedürftigen zu kümmern. Denn im 
Geben liegt Segen23 und einen fröhli-
chen Geber hat Gott lieb.24

 Halten wir es doch mit Paulus, der 
sagt: Ich kann niedrig sein und kann 
hoch sein; [...] satt sein und hungern, 
[...] Überfluss haben und Mangel leiden 
[...]25 (Phil 4,12). Ein Christ kann also 
beides: Er kann mit Armut und mit 
Reichtum umgehen, denn er kümmert 
sich an erster Stelle um das Reich Got-
tes.26



76 77ACHTES GEBOT ACHTES GEBOT

Die Bedeutung von «Du sollst nicht 
stehlen» für uns heute

Wenn wir bis dahin die Aspekte Arbeit 
und Eigentum und Armut und Reich-
tum aus biblischer Perspektive betrach-
tet haben, so gilt es nun, nach der 
konkreten Bedeutung des achten 
Gebotes für uns heute zu fragen. 
Dazu möchte ich exemplarisch sieben 
Beispiele aus unserem heutigen Leben 
herausgreifen:

1.  Diebstahl von Geld oder 
Gegenständen

Wenn ich an das Gebot Du sollst nicht 
stehlen denke, kommen mir zum 
Beispiel der Taschendieb, der ein Handy 
klaut, oder der Ladendieb, der Süssigkei-
ten stiehlt, in den Sinn. Aber auch das 
absichtliche Mitnehmen von Hotel-
handtüchern ist Diebstahl. Ich habe mal 
mit einer Person zusammengearbeitet, 
die von jeder Veranstaltung, an der sie 
teilnahm, Besteck oder Geschirr mit-
zunehmen pflegte. Auch diese Art von 
Diebstahl ist Sünde und ein Verstoss 
gegen das achte Gebot. 
 Im Neuen Testament wird uns die 
Geschichte von Hananias und Saphi-
ra berichtet, die Gott belogen und 
betrogen.27 Sie gaben nämlich vor, das 
gesamte Geld vom Verkauf ihres Grund-
stückes in die Gemeinde gegeben zu 
haben. Sie hatten jedoch einen Teil des 
Geldes für sich behalten.28 Gottes Strafe 

war hart. Er liess beide innerhalb von 
drei Stunden sterben.29

2. Das Betrügen des Finanzamtes
Das Frisieren der Steuererklärung 
gilt vielerorts als Kavaliersdelikt. «Das 
machen doch eh alle, und ausserdem 
zahle ich bereits genug», heisst es dann. 
Werden jedoch die abzugsberechtigten 
Ausgaben entgegen der rechtlichen 
Lage künstlich erhöht oder die zu 
versteuernden Beträge nicht alle an-
gegeben, so liegt ein Bruch des achten 
Gebotes vor.
 In die gleiche Kategorie fällt auch 
die Schwarzarbeit. Dabei wird das Geld 
bewusst am Finanzamt vorbeigeführt, 
um persönlichen Profit daraus zu schla-
gen. Der Staat und somit die gesamte 
Gesellschaft wird um seine Einnahmen 
betrogen. Im Volksmund heisst es: «Lass 
dich nicht erwischen!» In der Bibel 
heisst es: Gib dem Kaiser, was des Kai-
sers ist,30 bekenne deine Sünde vor Gott 
und deinen Mitmenschen 31 und regle, 
was zu regeln ist 32!

3. Das Betrügen des Zollamtes
Gerade in den vergangenen Wochen, 
in denen die Kaufkraft des Schwei-
zer Frankens in den Nachbarländern 
deutlich gestiegen ist, wurden vermehrt 
Verstösse gegen die Einfuhrgesetze ver-
zeichnet. Auch diese Art des Betruges 
ist jedoch Diebstahl und ein Verstoss 
gegen das achte Gebot. Als Christen 

haben wir uns dem Staat und seinen 
Gesetzen unterzuordnen, so lesen wir es 
in Röm 13,1 ff. Die einzige Ausnahme 
ist dann gegeben, wenn der Staat uns 
zu einer Sünde zwingt. Da haben wir zu 
widerstehen.

4.  Das Nichteinhalten von 
Zahlungsfristen

Auch das ist eine Art des Stehlens. Wer 
seine Rechnungen nicht zu den vorge-
gebenen Fristen bezahlt, beraubt seinen 
Geschäftspartner um seinen Lohn und 
verschafft sich selbst womöglich noch 
Vorteile dadurch. Gerade unter Freun-
den, Verwandten und Kollegen, mit 
denen man schnell mal einen Vertrag 
oder eine Abmachung mündlich oder 
per Handschlag macht, kann es zum 
Nichteinhalten von Zahlungsfristen 
kommen. Solche Sünden belasten dann 
die zwischenmenschliche Beziehung, 
aber auch die Beziehung zu Gott. Leider 
passiert so etwas auch unter Christen. 

5. Diebstahl von geistigem Eigentum
Auch geistiges Eigentum wird durch das 
achte Gebot geschützt. Dazu gehören 
Schöpfungen aus den Bereichen der Li-
teratur, Kunst, Kultur und Wissenschaft.
 Ein klassisches Beispiel für den 
Diebstahl geistigen Eigentums ist 
das Abschreiben bei einer Prüfung 
vom Schulkameraden. Ähnlich ist es 
auch mit einem Plagiat. Besonders in 
Deutschland wurde dieses Thema in den 

vergangenen zwei Jahren öffentlich 
diskutiert, da einige hochrangige Politi-
ker in ihren Dissertationen nicht sauber 
gearbeitet hatten. Als Wissenschaftler 
nicht sauber zu arbeiten, hört sich nach 
Schluderei an. Die Bibel nennt so ein 
Vergehen jedoch Diebstahl.
 Diebstahl von geistigem Eigentum 
liegt auch dann vor, wenn z. B. Musik, 
Lieder oder Computerprogramme 
entgegen dem Kopierrecht vervielfältigt 
oder sogar verkauft werden. Gerade in 
Gemeinden werden oft im Umgang mit 
Liedern Kopierrechte übergangen und 
missachtet. 

6.  Minderung des Bestehen-Könnens 
durch unwürdige Löhne

Auch wenn die Frage nach einem wür-
digen Lohn in der Schweiz wohl eher 
ein kleineres Problem ist im Vergleich zu 
anderen Ländern, so sind wir doch indi-
rekt davon betroffen, weil die Schweiz 
Produkte aus solchen Ländern bezieht, 
in denen Dumpinglöhne bezahlt werden 
und unwürdige Arbeitsverhältnisse 
vorherrschen. 
 Die niedrigen Herstellungskosten 
in Ländern der Dritten Welt veranlas-
sen schweizerische und europäische 
Firmen, ihre Produktionen ins Ausland 
zu verlegen. Das ist aus biblischer Sicht 
kein Problem, solange den dortigen 
Verhältnissen entsprechend würdige 
Löhne gezahlt werden und angemesse-
ne Arbeitsbedingungen vorherrschen. 



78 79ACHTES GEBOT ACHTES GEBOT

 Der Kauf von Fair-Trade-Produkten 
packt das eigentliche Problem, nämlich 
die Geldliebe und die unwürdige Berei-
cherung auf Kosten anderer, nicht bei 
der Wurzel an. Das eigentliche Problem, 
nämlich die Sünde, hat Jesus Christus 
am Kreuz beseitigt.
 Deshalb gilt es, von unseren unethi-
schen Wirtschaftsmethoden33 umzu-
kehren, bei Jesus Vergebung zu suchen 
und dann mit seiner Hilfe biblische 
Wirtschaftsmethoden zu entwickeln, 
die vor allem der Würde der Armen ent-
sprechen. Hier hat dann der Kauf von 
Fair-Trade-Produkten im Leben eines 
Christen seinen Platz. 

7. Die Antastung des Nächsten als 
Personendiebstahl
In 5 Mo 24,7 steht: Wenn ein Mann 
gefunden wird, der einen von seinen 
Brüdern, [einen] von den Söhnen Israel, 
geraubt hat und ihn als Sklaven behan-
delt und verkauft hat, dann soll dieser 
Dieb sterben.
 Einen Menschen zu stehlen, ihm 
seine Freiheit zu rauben oder ihn zu 
einem Sklaven zu machen, wird hier ex-
plizit als Diebstahl bezeichnet. Nötigung 
und Sklaverei fallen in die Kategorie der 
Freiheitsberaubung und sind somit aus 
biblischer Sicht Diebstahl.
 In der westlichen Welt meinen wir 
oft, wir hätten die grausame Sklaverei 
der 16. bis 19. Jahrhunderte über-
wunden. Wir lassen uns jedoch von 

den neuen Erscheinungsformen der 
Sklaverei blenden. Minderjährige oder 
Ausländerinnen, die zur Prostitution 
gezwungen werden, beraubt man auf 
brutale Art und Weise ihrer Würde und 
der ihnen zustehenden Freiheit. 
 Auch der Organhandel lässt auf 
dem Schwarzmarkt neue Formen des 
Diebstahls aufkommen. Immer wieder 
kommt es – vor allem in armen Ländern 
– vor, dass während einer Operation 
den Patienten ohne ihr Wissen und 
ohne ihre Zustimmung Organe entnom-
men werden. Diese werden dann auf 
dem Schwarzmarkt zum Kauf ange- 
boten. Das ist eine schreckliche Form 
des Diebstahls. Von solchen wider-
göttlichen Machenschaften profitieren 
wieder die Reichen aus der westlichen 
Welt.34

Wie kann man dem Stehlen 
entgegenwirken?

Wenn wir uns diese Breite und Tiefe 
des Gebotes Du sollst nicht stehlen vor 
Augen führen, wird uns bewusst, dass 
wir alle irgendwo versagt und vor Gott 
und unseren Mitmenschen schuldig ge-
worden sind. Ich möchte diese Predigt 
damit schliessen, dass ich nochmals auf 
zwei Aspekte hinweise.
 1. Diebstahl, und damit zusam-
menhängend Geiz und Habsucht, sind 
Sünden gegen Gott. In 1 Joh 1,9 heisst 

es, dass wir unsere Sünden vor Gott be-
kennen sollen. In Jesus Christus möchte 
er uns unsere Sünden gerne vergeben, 
sofern wir ihn darum bitten.
 2. Diebstahl ist auch eine Sünde ge-
gen meinen Nächsten. Bereits im Alten 
Testament wird der Dieb dazu aufge-
fordert, das gestohlene Gut zurückzu-
bringen oder zu erstatten. Je nach Fall 
sollte das gestohlene Gut sogar zwei-, 
vier- oder fünffach erstattet werden.35 
Im Neuen Testament ist das ähnlich. 
Nachdem der reiche36 Zöllner Zachäus 
Jesus bei sich aufgenommen hatte, 
sagte er zu ihm: Siehe, Herr, die Hälfte 
meiner Güter gebe ich den Armen, und 
wenn ich von jemand etwas durch 
falsche Anklage genommen habe, so 
erstatte ich es vierfach (Lk 19,8).
 Wenn wir Jesus Christus bei unserer 
Bekehrung in unser Leben aufgenom-
men haben und er der alleinige Herr 
in allen Bereichen unseres Lebens ist, 
müssen Diebstahl, Habsucht und Geiz 
der Nächstenliebe weichen. Begangene 
Sünden werden vor Gott und vor den 
Mitmenschen bekannt und Gestohlenes 
erstattet. Zachäus, der das Gestohlene 
sogar vierfach erstattet und seinen 
Reichtum Gott und somit den Bedürfti-
gen zur Verfügung stellt, darf uns darin 
ein Vorbild sein.
 Eph 4,28 fasst den Hauptgedanken 
der Predigt treffend zusammen: Wer 
gestohlen hat, stehle nicht mehr, son-
dern mühe sich vielmehr und wirke mit 

seinen Händen das Gute, damit er dem 
Bedürftigen [etwas] mitzugeben habe.
 Amen!

1  Vgl. Röm 3,23; Off 20,10 ff.; Joh 14,6.
2  Vgl. auch Röm 5,12.18 f.
3  Vgl. Röm 3,23; 1 Kön 8,46.
4  Vgl. auch Hebr 7,26; 9,14; 1 Petr 1,19; Jes 53,9.
5  Vgl. Röm 8,9 ff.
6  Vgl. 3 Mo 19,9 f.; 23,22; 5 Mo 24,20 ff.
7  Vgl. hierzu auch Mt 12,1; Mk 2,23; Lk 6,1.
8  Vgl. Jos 14 ff.
9  Vgl. 3 Mo 25,28 ff. 
10  Vgl. 3 Mo 25,50 ff.
11  Vgl. 2 Mo 19,5; Hi 41,3; Ps 24,1; 89,12.
12  Vgl. 3 Mo 25,34; Ps 119,19; Joel 3,2.
13  Vgl. Jak 1,17.
14  Vgl. 5 Mo 14,26; Pred 3,13; 5,17; 9,7; 11,9.
15  Vgl. 1 Mo 3,17.
16  Vgl. 1 Mo 2,7.22.
17  Vgl. Spr 10,26; 19,24; 22,13; 26,14.
18  Vgl. Am 2,6 f.; 4,1; 5,11-13; 8,4-6; Mi 6,10-12; 

Jer 5,26-28.
19  Wörtlich heisst es: «und der dabei ein Tor ist».
20  Vgl. Spr 14,24; 16,16. 
21  Vgl. Eph 5,5; Lk 12,13-15
22  Vgl. Jak 5,1-6; 2,1-17.
23  Vgl. Apg 20,35.
24  Vgl. 2 Kor 9,7.
25  Vgl. 1 Kor 7,29 ff. In Spr 30,8 f. steht: [...] Armut und 

Reichtum gib mir nicht, lass mich das Brot, das ich 
brauche, geniessen, damit ich nicht, satt geworden, 
leugne und sage: Wer ist [denn] der HERR? – und damit 
ich nicht, arm geworden, stehle und mich vergreife an 
dem Namen meines Gottes!

26  Vgl. Mt 6,33.
27  Vgl. Apg 5,1 ff.
27  Vgl. Apg 5,8 f.
29  Vgl. Apg 5,7.
30  Vgl. Mt 22,21.
31  Vgl. 1 Joh 1,9.
32  Vgl. Mt 5,23 f.
33  Zu unethischen Wirtschaftsmethoden gehören auch 

trickreiche Verträge, Etikettenschwindel oder bewusste 
Qualitätsminderung (z. B. bewusste Verkürzung der 
Lebensdauer bei der Herstellung von Produkten). 

34  Es gäbe noch weitere Formen des Stehlens, auf die hier 
aber nicht eingegangen werden kann. So z. B. fällt auch 
die Verschwendung von beruflicher Arbeitszeit, das 
Erheben von Wucherzinsen oder das Abschliessen von 
trickreichen Verträgen unter das achte Gebot.

35  Vgl. 2 Mo 22,3; 2 Mo 21,37 ff.; 2 Mo 22,1 f.; 
3 Mo 5,21 ff. 

36  Vgl. Lk 19,2.



80 81NEUNTES GEBOT NEUNTES GEBOT

DU SOLLST NICHT FALSCH ZEUGNIS REDEN WIDER DEINEN 
NÄCHSTEN!

2. Mose 20,16
8. März 2015

Du sollst gegen deinen Nächsten nicht 
als falscher Zeuge aussagen.
 Das neunte Gebot spricht im Kern 
die Lüge und den daraus entstandenen 
Schaden an. Dieser wird aber nicht 
dadurch abgewendet, dass man die 
Wahrheit sagt. Man kann damit näm-
lich bewusst dem Nächsten Schaden 
zufügen. Im weitesten Sinne umfasst 
das neunte Gebot sowohl Absicht als 
auch Folge all dessen, was wir mit 
unserer Zunge anrichten.
 Im ersten Punkt der heutigen 
Predigt wollen wir uns anschauen, wie 
Lüge und Wahrheit in der Bibel verstan-
den werden. Im zweiten Punkt geht es 
dann um die Bedeutung des neunten 
Gebotes. Und im dritten Punkt wollen 
wir das neunte Gebot als Messlatte 
an unser Leben legen und uns einer 
Selbstprüfung unterziehen, ganz nach 
dem Motto Davids: «Herr, erforsche 
mich und sieh, ob ein Weg der Mühsal 
bei mir ist.1

Lüge und Wahrheit in der Bibel

Der Begriff «Lüge» bedeutet im Alten 
Testament ganz allgemein «nicht die 
Wahrheit sagen». Wenn jemand bei-
spielsweise einen gefundenen Gegen-
stand als den eigenen bezeichnet, hat 
er gelogen.2

 Im Alten Testament gibt es aber 
noch einen weiteren Bereich, der unter 
die Kategorie «Lüge» fällt. Das ist der 
ganze Bereich des Götzendienstes, der 
Wahrsagerei und der falschen Pro-
pheten. Zu Gott zu kommen, wäre zur 
Wahrheit zu kommen, und von Gott 
wegzuführen, ist in die Irre zu führen 
und somit Lüge.
 Deshalb werden falsche Propheten 
im Alten Testament der Lüge bezichtigt, 
denn sie führen von Gott weg. Der 
Prophet Habakuk nennt die falschen 
Propheten sogar Lügenlehrer.3 Jeremia 
nennt Götzenbilder eine Lüge, und 
Wahrsagerei stellt er mit Lügengesich-
ten auf eine Stufe.4

 Diese harte Linie wird im Neuen 

Testament weitergeführt. Jesus nennt 
Satan «Vater der Lüge»5. Bereits im 
Garten Eden erwies sich Satan als raffi-
nierter Lügner, der mit seiner Lüge Eva 
und durch Eva auch Adam zur Sünde 
verführte.6 Auch heute noch tischt uns 
Satan eine Lüge nach der anderen auf. 
 Z. B. gaukelt er uns vor, dass Geld 
Sicherheit gibt. Es dauert auch nicht 
lange, und schon sind wir der Hab-
sucht verfallen. Wir wollen immer ein 
bisschen mehr und dann noch mehr 
und noch mehr. Schliesslich soll unser 
Lebensabend abgesichert sein.
 Eine zweite Lüge, die uns der Teufel 
vor die Augen schmiert, ist, dass Macht 
und Ehre glücklich machen. Mein Ein-
satz und Engagement sind in der Firma 
gefragt. Das Lob meines Chefs bedeutet 
mir alles. Schliesslich will ich die Karri-
ereleiter aufsteigen.
 Eine dritte Lüge, die uns der Teufel 
vorgaukelt, ist, dass das Aussehen das 
Wichtigste ist. Kalorienarme Ernährung, 
Diäten um Diäten, Sport usw. geben in 
unserem Leben den Ton an. Wir machen 
unseren Wert von unserem Aussehen 
abhängig.
 All das und noch vieles mehr sind 
Lügen des Satans, denen wir auf den 
Leim gehen. Wir lassen unsere Augen 
blenden und machen Nebensächlichkei-
ten zu Hauptsachen in unserem Leben. 
Wir suchen den wahren Sinn und die 
wahre Freude im Leben. Stattdessen 
werden wir in die Irre geführt.

 Wie anders ist da doch die Wahr-
heit! Sie verschleiert nicht, sondern sie 
deckt auf. Sie führt nicht in die Irre, 
sondern zum Ziel. Die Bibel versteht 
unter «Wahrheit» aber mehr als nur das 
zu reden, was den Tatsachen entspricht.
 Gottes Wort selbst, die Bibel, ist die 
Wahrheit. In Ps 119,160 heisst es: Die 
Summe deines Wortes ist Wahrheit. Für 
dieses Wort bürgt Gott selbst.7 Jesus 
sagt in Mt 5,18: Nicht der kleinste 
Buchstabe wird vergehen, bis alles 
geschehen ist.8

 Die biblische Wahrheit gipfelt 
schliesslich darin, dass das göttliche 
Wort Fleisch wurde, Mensch wurde wie 
wir.9 Dieses Wort ist niemand Geringe-
rer als Jesus Christus selbst. Er ist die 
Wahrheit in Person.10 Er ist die Wahr-
heit, die uns von den Lügen des Satans 
befreien kann.11

 Deshalb spricht Paulus vom Evange-
lium als dem Wort der Wahrheit.12 Wer 
gemäss Eph 1,13 das Wort der Wahrheit 
hört und daran glaubt, wird gerettet. 
Er wird durch das Wort der Wahrheit 
geboren, wie es in Jak 1,18 heisst. Für 
uns heisst das konkret, dass wir uns von 
den Lügen Satans abwenden und uns 
zu Jesus Christus, der Wahrheit in Per-
son, hinwenden. Er ist der Einzige, der 
uns von unseren Sünden und Irrwegen 
befreien kann13 und uns ewiges Leben 
schenken möchte.14

 Bei ihm finden wir das wahre Leben. 
Bei ihm sind wir in Sicherheit. Er sieht 



82 83NEUNTES GEBOT NEUNTES GEBOT

nicht auf unser Äusseres, sondern er 
sieht unser Herz an. Ohne ihn laufen 
wir am Sinn unseres Lebens vorbei 
und landen schliesslich in der ewigen 
Verlorenheit, wo uns der Zorn Gottes 
erwartet.15 Aber weil Jesus Christus uns 
Menschen so sehr liebt und er unsere 
ausweglose Situation sah, nahm er den 
Zorn Gottes auf sich und starb für uns 
am Kreuz. 
 Sein Tod ist unser Leben. Jesus 
Christus möchte auch dich aus den 
Lügen deines Lebens befreien, dir den 
wahren Sinn im Leben und echte Freude 
schenken. Nimmst du dieses Geschenk 
an?

Die Bedeutung des neunten Gebotes

Hier wird uns eine Gerichtssituation 
geschildert. In dieser soll jemand, der 
in einer lebendigen Beziehung mit Gott 
lebt, nicht als falscher Zeuge auftreten.
 In einer Gerichtssituation gibt es 
bekanntlich zwei Parteien. Auf der 
einen Seite ist der Kläger, der jeman-
den wegen einer Gesetzesübertretung 
anklagt. Um seine Klage zu bekräftigen, 
führt der Kläger Zeugen an.
 Auf der anderen Seite sitzt der An-
geklagte, der angeblich einen Rechts-
bruch begangen haben soll. Wenn sich 
der Angeklagte im Gerichtsprozess 
nicht selbst verteidigen kann, hat er 
noch einen Verteidiger. 

 Zwischen diesen beiden Parteien 
sitzt der Richter, der dafür zu sorgen 
hat, dass das gültige Recht eingehalten 
wird. Hat tatsächlich ein Gesetzesbruch 
stattgefunden, hat er eine angemessene 
Strafe zu verhängen.
 Im neunten Gebot verbietet Gott 
nun, in so einem Gerichtsprozess 
als falscher Zeuge aufzutreten. Ein 
Zeuge ist man dann, wenn man der Tat 
beigewohnt hat und somit die Tat vor 
Gericht bestätigen kann.16 Ein falscher 
Zeuge – man könnte auch sagen – ein 
Lügenzeuge ist man dann, wenn man 
jemanden beschuldigt, etwas getan zu 
haben, was er nicht getan hat, oder 
wenn man jemandem ein Alibi gibt, der 
keins hat.17 
 Selbst dann, wenn man den Tatvor-
gang verdreht und somit sich selbst ins 
positive Licht oder den anderen ins ne-
gative Licht rückt, ist man ein falscher 
Zeuge, ein Lügenzeuge. 
 Die Folgen einer Falschaussage 
vor Gericht können sein, dass ich gut 
dastehe oder der Ruf des Angeklagten 
geschädigt wird. Möglicherweise muss 
er sogar ins Gefängnis, und – je nach 
Rechtssystem – erhält er sogar die 
Todesstrafe.
 Zur Zeit des Alten Testaments war 
es so, dass bei einem Gerichtspro-
zess zwei oder drei Zeugen auftreten 
mussten, um jemanden schuldig zu 
sprechen.18 Die Zeugen wurden dann 
auf Zeit, Ort und Nebenumstände hin 

getrennt voneinander befragt. Damit 
sollte gesichert werden, dass die Zeugen 
sich nicht gegenseitig deckten. 
 Ein einzelner Zeuge galt im Alten 
Testament als befangen.19 Es war 
ausdrücklich verboten die Todesstrafe 
lediglich aufgrund einer einzelnen Zeu-
genaussage zu vollziehen.20 Ausserdem 
mussten die Zeugen, wenn eine Todes-
strafe angeordnet wurde, den ersten 
Stein werfen.21

 Diese göttlichen Vorschriften 
führten dazu, dass die israelitische 
Rechtspraxis im Gegensatz zu derje-
nigen der Nachbarvölker gerecht und 
fair war. Dennoch gab es auch in Israel 
Bestechung und Betrug. Deshalb fordert 
Gott im Alten Testament, im Gerichts-
prozess weder die Wohlhabenden noch 
die Geringen22 noch die Mehrheit23 zu 
bevorteilen.24 Ein Gericht darf sich nicht 
nach dem Ansehen der Person richten. 
 Deshalb sind Gott auch Bestech-
ungsgeld und Bestechungsgeschenke 
ein Dorn im Auge.25 In 5 Mo 16,19 sagt 
Gott: Du sollst das Recht nicht beugen, 
du sollst die Person nicht ansehen und 
kein Bestechungsgeschenk nehmen. 
Denn das Bestechungsgeschenk macht 
die Augen der Weisen blind und ver-
dreht die Sache der Gerechten.
 Eine falsche Zeugenaussage ver-
schafft dem Zeugen Vorteile und dem 
Angeklagten Nachteile.26 Sie raubt dem 
Angeklagten den Ruf oder – im Falle ei-
ner Todesstrafe – sogar das Leben. Im 8. 

Kapitel des Johannesevangeliums wird 
uns von einer Frau berichtet, die beim 
Ehebruch ertappt wurde.27 Die Schrift-
gelehrten und Pharisäer bringen diese 
Frau nun zu Jesus und fordern, dass sie 
gemäss alttestamentlicher Vorschrift 
gesteinigt wird.28 Jesus dreht nun den 
Spiess um und sagt: Wer von euch ohne 
Sünde ist, werfe den ersten Stein.29

 Gemäss alttestamentlicher Vor-
schrift hätten die Zeugen den ersten 
Stein werfen müssen.30 Jesus sagt aber: 
Wer von euch ohne Sünde ist, werfe 
den ersten Stein. Jesus sagt nicht, dass 
das mosaische Gesetz nicht mehr gültig 
ist. Er weist die Juden nur darauf hin, 
dass sie alle Sünder31 und somit vor 
Gott schuldig sind. Sie alle haben den 
Tod verdient. Niemand hat das Leben 
verdient.
 Gleichzeitig macht Jesus deut-
lich, dass er nicht Freude am Tod des 
Gottlosen hat, sondern daran, dass der 
Gottlose von seinem sündigen Weg um-
kehrt und lebt.32 Jesus ist gekommen, zu 
suchen und zu retten, was verloren ist.33 
In Joh 3,17 heisst es: Denn Gott hat 
seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, 
dass er die Welt richte, sondern dass die 
Welt durch ihn errettet werde.
 Wir alle müssen irgendwann einmal 
vor dem Richterstuhl Gottes erscheinen, 
so schreibt es Paulus in Röm 14,10.34 
Wir Christen haben aber das grosse 
Vorrecht, dass wir gemäss 1 Joh 2,1-2 
einen Beistand, einen Fürsprecher und 



84 85NEUNTES GEBOT NEUNTES GEBOT

Anwalt haben. Das ist Jesus Christus. 
Ja, wir alle sind vor Gott schuldig. Ja, 
das Strafgericht wird in vollem Umfang 
vollzogen. Aber nein, es wird nicht an 
uns Gläubigen vollzogen, sondern es 
wurde bereits an Christus vollzogen, als 
er am Kreuz für unsere Sünden starb.
 Er hat die Strafe, die uns hätte 
treffen müssen, auf sich genommen. 
Das ist die gute Nachricht, das Wort der 
Wahrheit. Deshalb gebührt IHM allein 
alle Ehre und all unser Dank. Auch du 
bist herzlich eingeladen, dem Straf-
gericht Gottes zu entfliehen, indem 
du unter dem Kreuz bei Jesus deine 
Sünden ablädst und ihn um Vergebung 
bittest. 
 Im Hinblick auf das neunte Gebot 
wäre es nun aber ein fataler Trug-
schluss, zu sagen, lügen sei lediglich im 
Zusammenhang mit einem Gerichts-
prozess verboten, sonst aber nicht. Das 
neunte Gebot greift im alttestamentli-
chen Kontext ein Beispiel der Lüge auf, 
welches die schlimmste Folge haben 
kann, nämlich den Tod. 
 Wenn jemand zur Zeit des Alten 
Testaments in einem Gerichtsprozess 
als Zeuge eine Falschaussage machte, 
konnte das dem Angeklagten fälsch-
licherweise das Leben kosten. Mit 
anderen Worten: Unsere Zunge ist nicht 
nur in der Lage, Menschen zu belügen 
oder ihren Ruf zu schädigen, sondern 
sie sogar umzubringen.
 Jakobus bringt es treffend auf den 

Punkt, wenn er sagt (paraphrasiert): 
«Die Zunge ist ein unstetes Übel voll 
tödlichen Giftes.»35 Martin Luther zufol-
ge wird mit dem neunten36 Gebot alle 
Sünde der Zunge verboten, wodurch 
man dem Nächsten Schaden tun oder 
ihm zu nahe treten kann. 

Beispiele aus dem Alltag

Im dritten und letzten Punkt der Predigt 
wollen wir nun der Tiefe und Breite 
dieses Gebotes nachgehen, indem wir 
unser eigenes Leben am neunten Gebot 
messen. 
 Nehmen wir als erstes Beispiel die 
Lüge selbst. Das neunte Gebot richtet 
sich gegen die Lüge in allen Varianten.37 
Lügen können schriftlich, mündlich 
oder durch Mimik und Gestik erfolgen.
 Bei den Lügen geht es in der Regel 
darum, sich selber in ein positives Licht 
zu stellen oder aber dem Nächsten 
gezielt zu schaden. Eine klassische Lüge 
ist heutigentags die Krankmeldung. Am 
Montagmorgen bin ich so müde, weil 
ich mir spätabends noch das Fussball-
spiel angeschaut habe. Schnell greife 
ich zum Handy und schreibe meinem 
Chef eine SMS, dass ich mit Fieber und 
Gliederschmerzen im Bett liege, eine 
glatte Lüge.
 Eine andere Form der Lüge, die oft 
vorkommt, ist die, dass man sich selbst 
belügt. Diese Form der Lüge kommt oft 

im Zusammenhang von Süchten vor. 
Man sagt: «Nein, ich bin nicht alkohol-
süchtig! Ich betrinke mich nur ganz 
selten, und ausserdem füge ich keinem 
damit Schaden zu. Ich könnte jederzeit 
aufhören mit dem Trinken, ich will nur 
nicht.»
 Oder ich sage: «Nein, ich bin nicht 
sexsüchtig! Pornografie, lüsterne Blicke 
und lustvolle Gedanken sind für mich 
kein Problem. Die paar Fehltritte in 
der vergangenen Woche sind noch 
kein Beweis dafür, dass ich sexsüchtig 
bin.» Auch das sind Lügen, die wir uns 
ständig einreden. In Off 21,8 heisst es, 
dass Lügner in die ewige Verdammnis 
kommen, wenn sie nicht von ihren Sün-
den umkehren und bei Jesus Vergebung 
suchen.38

 Halbwahrheiten sind ganze Lügen. 
Es ist so schnell getan, dass man 
gewisse Details weglässt, damit man 
selber besser dasteht, oder ein Ereignis 
übertrieben darstellt, damit der Nächste 
einen Schaden davonträgt. Wohlge-
merkt, die Motivation ist hier entschei-
dend. 
 Halbwahrheiten gelten heutigen-
tags – so kommt es mir zumindest 
vor – als Kavaliersdelikte. Oft werben 
Politiker für sich und ihre Partei, indem 
sie uns einseitige Fakten auftischen. Ein 
konkretes Beispiel haben wir in der neu-
en griechischen Regierung. Die grossen 
Wahlversprechen mussten beinahe alle 
kleinlaut aufgegeben werden, damit 

Griechenland überhaupt noch Geld von 
der EU erhält.
 Ein anderer Bereich der Halbwahr-
heiten ist die Reklame. Manchmal hat 
man den Eindruck, die ganze Werbe-
branche sei ein Lügennest. Produkte 
werden hochgepriesen. Viele Produkte 
halten jedoch nicht, was sie verspre-
chen. Wir haben uns mittlerweile an 
die Mogelpackungen gewöhnt. Mit 
etwas Übung kennt man die Tricks und 
Maschen der Werbeindustrie.
 Ein anderes Beispiel für Halbwahr-
heit sind Ausreden. Jemand möchte 
uns besuchen kommen, und wir sagen 
am Telefon: «Es passt mir jetzt nicht!» 
Damit meinen wir eigentlich: «Ich will 
jetzt nicht!» Bei uns in der Schule hiess 
es oft: «Ich habe die Hausaufgaben 
vergessen!», und dabei meinte man: «Ich 
hatte einfach keine Lust dazu!»
 Schliesslich gehören auch noch die 
Übertreibungen zu den Halbwahrheiten. 
Wieder geht es dabei darum, dass ich 
glänzend dastehe oder jemand anderer 
blamiert werden soll. Grade in einer 
gemütlichen Runde unter Freunden 
und Kollegen wird schon mal ordentlich 
übertrieben. Von Objektivität und Sach-
lichkeit fehlt dann meistens jede Spur.
 Gerüchte sind wohl die effektivs-
te und schnellste Art, Rufmord zu 
begehen. Man sitzt im Kaffeekränzchen 
und schon geht es los: «Hast du schon 
gehört ...?» Gerade wenn Personen uns 
nicht so nahestehen, fällt es uns leicht, 



86 87NEUNTES GEBOT NEUNTES GEBOT

über sie herzufahren. Manchmal – nicht 
immer, aber manchmal – ist an den Ge-
rüchten auch ein Körnchen Wahrheit.
 Selbst wenn ein Gerücht weitge-
hend der Wahrheit entspricht, heisst es 
noch lange nicht, dass es für die betref-
fende Person auch wirklich erbauend 
ist. Der bekannte Philosoph Sokrates 
hat mal gesagt, man solle prüfen, bevor 
man etwas weitersagt, ob es wahr, gut 
und notwendig ist. Wenn es weder 
wahr noch gut noch notwendig ist, 
solle man es lieber bleiben lassen.
 Martin Luther geht sogar noch 
einen Schritt weiter. Er sagt, es solle 
nicht einmal so weit kommen, dass 
ich in Versuchung stehe, ein Gerücht 
weiterzusagen. Deshalb fordert er uns 
auf, unsere Ohren zu einem Grab zu 
machen, in dem die Gerüchte beerdigt 
werden.
 Wenn ein Gerücht einmal in die 
Welt gesetzt ist, kann es kaum gestoppt 
werden. Es ist wie ein Lauffeuer, das 
nicht mehr aufzuhalten ist. Petrus 
fordert uns Christen in 1 Petr 2,1 
deshalb auf, die üble Nachrede abzule-
gen. Gerade beim Thema Gerüchte gilt 
es zu bedenken, was Jesus in Mt 12,36 
sagt, nämlich ... dass die Menschen von 
jedem unnützen Wort, das sie reden, 
Rechenschaft geben müssen am Tag 
des Gerichts [...].39

 Legt man das neunte Gebot bewusst 
weit aus, wie Martin Luther es tut, dann 
gehören auch verbale Verletzungen 

dazu. Hier spielt nicht nur eine Rolle, 
was, sondern auch wie und mit welcher 
Absicht etwas gesagt wird. Ich kann 
beispielsweise jemandem die Wahrheit 
in einem Tonfall sagen, der weder der 
Situation noch dem Worte Gottes ent-
spricht, und dies mit einer Absicht, die 
nicht grade erbaulich ist.
 Diese Art von verbalen Verletzungen 
kommt oft in Ehen vor. Man brüllt ein-
ander an und hält einander Dinge vor, 
die vielleicht der Wahrheit entsprechen, 
aber in diesem Moment lediglich dem 
Zweck dienen, den Ehepartner zu ver-
letzen. Was wir sagen, muss nicht nur 
wahr sein, sondern auch im Tonfall und 
in der Motivation dem Worte Gottes 
entsprechen.
 Zu den ganz schlimmen verbalen 
Verletzungen gehört auch das Mobbing. 
Gemobbt wird heutigentags beinahe 
überall: in der Schule, am Arbeitsplatz, 
in der Verwandtschaft oder im Inter-
net. Mobbing führt zu sehr tiefen und 
schwerwiegenden, innerlichen Verlet-
zungen bei den Opfern.
 Immer häufiger liest man in den 
Nachrichten, dass Mobbing-Opfer sich 
das Leben nehmen, weil sie damit nicht 
mehr klarkommen. Wer sich am Mob-
bing beteiligt, wird vor Gott und den 
Menschen schuldig. In Spr 17,5 steht: 
Wer den Armen verspottet, verhöhnt 
dessen Schöpfer; und wer sich über 
eines andern Unglück freut, wird nicht 
ungestraft bleiben.40 

 Jesus Christus möchte uns nicht 
nur vergeben, wenn wir jemanden mit 
unseren Worten verletzt haben, sondern 
er möchte uns auch innerlich heilen, 
wenn wir verletzt wurden, und uns hel-
fen, denen zu vergeben, die uns verletzt 
haben. 
 Ich möchte die Predigt damit 
schliessen, dass ich von der Bibel her 
zeige, wie Gott will, dass wir als seine 
Kinder mit unserer Zunge umgehen.
 1. Gott möchte, dass wir die 
Wahrheit sagen, und zwar in Liebe. In 
Eph 4,15 heisst es: Lasst uns aber die 
Wahrheit bekennen in Liebe [...]. Die 
Wahrheit ohne Liebe zu sagen, ist nicht 
biblisch. Aus Liebe nicht die Wahrheit 
zu sagen, ist ebenfalls nicht biblisch. 
Beides gehört zusammen.
 2. Alles, was wir sagen, soll zur Er-
bauung dienen.41 In Spr 12,18 steht: [...]
die Zunge der Weisen ist Heilung [nicht 
Zerstörung]. Oder wie es in Eph 4,29 
heisst: Kein faules Wort komme aus 
eurem Mund, sondern nur eins, das gut 
ist zur notwendigen Erbauung, damit es 
den Hörenden Gnade gebe.
 3. Alles, was wir sagen, soll zur Ehre 
Gottes dienen. In 1 Kor 10,31 schreibt 
Paulus: Ob ihr nun esst oder trinkt oder 
sonst etwas tut, tut alles zur Ehre Got-
tes. Also auch unser Reden soll zur Ehre 
Gottes dienen.
 4. Unsere Worte sollen ermahnen 
oder trösten, je nach Bedarf. In 1 Thes 
5,14 schreibt Paulus: [...] Weist die 

Unordentlichen zurecht und tröstet die 
Kleinmütigen [...]. 42

 5. Wir sollen weise und besonnen 
antworten. In Kol 4,6 steht: Euer Wort 
sei allezeit in Gnade, mit Salz gewürzt; 
ihr sollt wissen, wie ihr jedem Einzelnen 
antworten sollt.
 6. Wir sollen allezeit bereit sein, von 
unserem Glauben zu zeugen. In 1 Petr 
3,15 f. steht: Seid [...] jederzeit bereit 
zur Verantwortung jedem gegenüber, 
der Rechenschaft von euch über die 
Hoffnung in euch fordert [und zwar] [...] 
mit Sanftmut und Ehrerbietung. 
 Amen!



89ZEHNTES GEBOT88 NEUNTES GEBOT

1  Paraphrasiert Ps 139,23 f.
2  Vgl. 3 Mo 5,22.
3  Vgl. Hab 2,18. Vgl. auch Jer 7,4; 8,8; 9,2; 23,25 f. 32; 

29,9.
4  Vgl. Jer 10,14; 14,14; Zef 10,2.
5  Vgl. Joh 8,44.
6  Vgl. 1 Mo 3,1.4.
7  Vgl. 4 Mo 23,19; Tit 1,2.
8  Vgl. Mt 5,17-19.
9  Vgl. Joh 1,1 ff.
10  Vgl. Joh 14,6.
11  Vgl. Joh 8,32.
12  Vgl. Eph 1,13; Kol 1,5; 2 Tim 2,15.
13  Vgl. Joh 14,6.
14  Vgl. Joh 3,36 a.
15  Vgl. Joh 3,36.
16  Vgl. Spr 14,25.
17  Vgl. Spr 25,18.
18  Vgl. 4 Mo 35,30; 5 Mo 17,6 f.; 19,15; Im NT ist es 

ähnlich. Vgl. 1 Tim 5,19; Hebr 10,28.
19  Vgl. 5 Mo 19,15.
20  Vgl. 5 Mo 17,6.
21  Vgl. 5 Mo 17,7.
22  Vgl. 2 Mo 23,3; Jes 10,2; Am 2,7; 4,1.
23  Vgl. 2 Mo 23,1-3.
24  Vgl. 3 Mo 19,15.
25  Vgl. 2 Mo 23,8; 5 Mo 10,17; 16,19; 27,25; Am 5,12.
26  Vgl. Spr 12,13.19.22.
27  Vgl. Joh 8,4.
28  Vgl. 3 Mo 20,10; 5 Mo 22,22-24.
29  Vgl. Joh 8,7.
30  Vgl. 5 Mo 17,7.
31  Vgl. 1 Kön 8,46; Pred 7,20, Röm 3,23.
32  Vgl. Hes 18,32; 33,11-12.
33  Vgl. Lk 5,32; 19,10; Hes 34,16.
34  Vgl. 2 Kor 5,10.
35  Vgl. Jak 3,8.
36  Nach lutherischer Zählweise ist dies das achte Gebot. 

Vgl. zu den Zählweisen der Gebote S. 7 f.
37  Vgl. 5 Mo 19,11.
38  Vgl. Off 21,27.
39  In Spr 10,19 steht: «Wo viel Worte sind, da geht’s ohne 

Sünde nicht ab; wer aber seine Lippen im Zaum hält, 
ist klug.»

40  Lutherübersetzung. Vgl. auch Spr 14,31.
41  Vgl. Phil 2,2-4.
42  Vgl. hierzu auch 1 Thes 5,11.

DU SOLLST NICHT BEGEHREN ...!

2. Mose 20,17
22. März 2015

Du sollst nicht das Haus deines Nächs-
ten begehren. Du sollst nicht begehren 
die Frau deines Nächsten, noch seinen 
Knecht, noch seine Magd, weder sein 
Rind noch seinen Esel, noch irgendet-
was, was deinem Nächsten [gehört].
 Das Begehren ist ein Thema, das 
sich quer durch die ganze Bibel zieht. 
Bereits im dritten Kapitel des ersten 
Buches Mose lesen wir, dass Eva sah, 
dass der Baum der Erkenntnis gut zur 
Speise, eine Lust für die Augen und 
begehrenswert war.1 Begehrenswert 
– im Hebräischen dasselbe Wort wie 
im zehnten Gebot. Diesem Begehren 
konnte sie nicht widerstehen. Sie nahm 
von der Frucht, ass und gab sie auch 
ihrem Mann, der ebenfalls davon ass. 
 Die Folgen dieses Sündenfalls sind: 
1. Die Beziehung zwischen Gott und 
Mensch ist zerstört. Adam und Eva 
müssen den Garten Eden verlassen.2 
2. Die Beziehung zwischen den Men-
schen ist durch die Sünde massiv belas-
tet. Das sehen wir exemplarisch an Kain, 
der seinen Bruder Abel tötet.3 3. Alle 
Menschen müssen seit dem Sündenfall 

sterben. Der Lohn der Sünde ist der 
Tod.4 4. Gott ist so heilig, dass er selbst 
in der Ewigkeit nichts mit Sündern zu 
tun haben will, und deshalb kommen 
alle Menschen – sofern sie nicht zu 
Jesus umkehren und bei ihm Vergebung 
suchen5 – in die ewige Verdammnis.6

 All das hat die Begierde hervor-
gerufen. Und dann sag mir einer mal, 
dass die Begierde nur eine kleine Sünde, 
– Sünde ist zu hart, sagen wir –, eine 
charakterliche Schwäche ist. Nein, die 
Begierde ist eine Sünde, die unsere 
Beziehung zu Gott, unsere Beziehung 
zu unseren Mitmenschen und unser 
eigenes Leben zerstört. Was heisst aber 
nun Du sollst nicht begehren?
 Begehren bedeutet Gefallen finden 
an etwas und es haben wollen. Es 
drückt ein heftiges inneres Verlangen 
nach etwas aus. Man lechzt nach etwas. 
Man verspürt eine innerliche Gier nach 
etwas. In Spr 27,20 heisst es: Die Augen 
des Menschen werden nicht satt.7 Sie 
wollen immer noch ein bisschen mehr. 
Genau das ist Begierde.
 Begehren hängt sehr eng mit Neid 



90 91ZEHNTES GEBOT ZEHNTES GEBOT

und Eifersucht zusammen. Wenn ich 
das Auto meines Nachbarn begehre, 
dann führt das bei mir zu Neid. Ich 
beneide meinen Nachbarn um sein 
Auto. Neid ist die innere Haltung und 
Empfindung, bei der ich jemandem 
etwas nicht gönne und es gleichzeitig 
aber selber haben möchte. 
 Eifersucht ist gewissermassen ein 
Synonym für Neid, bezieht sich aber 
primär auf nicht materielle Dinge. Ich 
beneide meinen Nachbarn um sein 
Auto, bin aber eifersüchtig auf ihn, weil 
er mehr Erfolg im Beruf hat.
 Beim Begehren, bei Neid und Eifer-
sucht, handelt es sich also um innere, 
zutiefst egoistische Regungen,8 die 
unser Denken und Fühlen beeinflussen, 
was wiederum unser Reden und Han-
deln beeinflusst. Wenn man die Sünden 
aufteilt in Gedankensünden, Wortsün-
den und Tatsünden, fallen Begierde, 
Neid und Eifersucht in die Kategorie 
Gedankensünden, haben aber Einfluss 
auf unser Reden und Handeln.
 In unserem Text werden nun einige 
Dinge aufgelistet, die man als Gläubiger 
nicht begehren soll. Als Erstes wird das 
Haus erwähnt. Mit «Haus» ist im Hebrä-
ischen nicht nur ein Gebäude gemeint, 
sondern auch die gesamte Familie und 
deren ganzer Besitz. Das Haus umfasst 
also all das, was in Vers 17 aufgelistet 
wird.
 Als Erstes wird die Frau genannt. 
Diese Tatsache darf von uns westlich 

geprägten, modernen Menschen nicht 
dahin interpretiert werden, dass wir 
meinen, die Frau sei Besitztum des 
Mannes.9 Vielmehr wird die Bedeu-
tung der Frau damit hervorgehoben, 
dass sie als Erste erwähnt wird. Dieses 
Begehren nach der Frau greift Jesus 
in der Bergpredigt auf, wo er sagt: 
Wer eine Frau auch schon nur ansieht 
und sie begehrt, hat im Herzen mit ihr 
Ehebruch begangen.10 Das Gleiche gilt 
für Frauen natürlich auch. Das zehnte 
Gebot schliesst also das Gebot Du sollst 
nicht ehebrechen mit ein. 
 In unserer Liste in Vers 17 wer-
den anschliessend Knecht und Magd 
genannt. Unter «Knecht» und «Magd» 
sind im Alten Testament Leibeigene 
zu verstehen, die im Haus ihres Herrn 
Arbeiten verrichten. Das hört sich so 
nach Sklaverei an. Ganz so negativ ist 
das Bild des Knechtes und der Magd im 
Alten Testament jedoch nicht. 
 Knechte und Mägde durften am 
Wohlstand des Hausherrn teilnehmen 
und genossen seinen Schutz. Als Abra-
ham noch keine Kinder hatte, gedachte 
er, sein ganzes Erbe seinem Knecht Elie-
ser zu vermachen.11 In Spr 17,2 heisst 
es sogar: Ein verständiger Knecht wird 
Herr über einen schandbaren Sohn. Je 
wohlhabender man zur Zeit des Alten 
Testamentes war, desto mehr Knech-
te und Mägde hatte man.12 Auch das 
Begehren nach einem Knecht oder einer 
Magd ist verboten. 

 Schliesslich werden in unserem Text 
noch das Rind und der Esel genannt. 
Das Rind kann geschlachtet und geges-
sen werden. Die Milch der Kuh kann zu 
leckeren Produkten verarbeitet werden. 
Zudem ist das Rind auch ein Arbeitstier, 
das den Pflug oder den Dreschschlitten 
zieht.13 Wir könnten also sagen: Mit 
«Rind» ist alles gemeint, was mit der 
Arbeit und unserem Einkommen zu tun 
hat. Der Esel ist ein Lasttier und Fortbe-
wegungsmittel und kommt in unserer 
heutigen Zeit in etwa dem Auto gleich.
 Rind und Esel repräsentieren den 
Besitz meines Nächsten. Diesen zu 
begehren, ist die Vorstufe von Diebstahl. 
Das zehnte Gebot schützt folglich auch 
das Eigentum meines Nächsten und will 
vor Diebstahl schützen.
 Nun könnte man meinen, dass 
aufgrund dieser Liste nur Frau, Knecht, 
Magd, Rind und Esel nicht begehrt 
werden dürfen. Dass dem nicht so ist, 
wird im letzten Satzteil deutlich. Denn 
es heisst … noch irgendetwas, was 
deinem Nächsten gehört. Mit «irgendet-
was» kann alles, was mein Nächster hat, 
gemeint sein: das Haus, sein Garten, 
seine Kunstsammlung, seine Briefmar-
kensammlung, sein Weinkeller, sein Mo-
torrad, sein Sportwagen, sein Heimkino, 
sein Schmuck usw. 
 Begierde, Neid und Eifersucht 
reichen aber noch viel weiter. So kann 
ich beispielsweise jemanden um seine 
Gaben und Fähigkeiten beneiden. Mein 

Klassenkamerad braucht nur halb so viel 
zu lernen wie ich und hat doch immer 
die besseren Noten. Oder ich beneide 
meinen Nächsten um seinen Erfolg. 
Beruflich hat er es innerhalb kürzester 
Zeit geschafft, Macht und Einfluss zu 
gewinnen.
 Frauen beneiden andere Frauen um 
ihr Aussehen. «Hätte ich doch auch 
solche schönen Haare, oder wäre meine 
Nase nicht so lang!» Dann ist da noch 
die Gesundheit. Gerade Personen, die 
irgendeine Behinderung haben oder 
an irgendeiner chronischen Krankheit 
leiden, beneiden andere oft um ihre 
Gesundheit. 
 Ferner gibt es Ehepaare, die andere 
Paare um deren Kinder beneiden, weil 
sie selbst keine kriegen können oder 
weil die eigenen Kinder nicht so intelli-
gent sind. Oder jemand ist neidisch, weil 
er keinen Ehepartner findet, während 
andere längst verheiratet sind. Die Liste 
könnte man noch beliebig weiterführen.
 Welches sind nun aber die Folgen 
des Begehrens? Bereits am Beispiel des 
Sündenfalls haben wir gesehen, dass 
die Begierde die Beziehung zu unseren 
Mitmenschen, unsere Beziehung zu 
Gott und unser eigenes Leben zerstört. 
Gehen wir dem etwas ausführlich nach.
 Wenn ich etwas begehre, das mein 
Nächster besitzt, belastet das automa-
tisch auch meine Beziehung zu ihm. Je 
stärker die Begierde wird, desto stärker 
wird unsere Beziehung belastet. Meis-



92 93ZEHNTES GEBOT ZEHNTES GEBOT

tens fängt es damit an, dass ich ihm 
nicht mehr in die Augen schauen kann. 
Ausserdem kann ich nicht mehr ich 
selbst sein. Ich fange an, mich vor ihm 
zu verstellen und Masken aufzusetzen. 
 Andererseits fange ich an, scha-
denfroh zu werden, wenn ihm etwas 
nicht gelingt. Es kann sogar sein, dass 
ich ihm Schlechtes wünsche. Sowohl 
ich als auch mein Nächster wissen, dass 
zwischen uns etwas nicht stimmt. Aber 
niemand sagt etwas dazu. 
 Begierde, Neid und Eifersucht 
können aber noch eine Stufe schlimmer 
werden, nämlich dann, wenn ich aktiv 
etwas unternehme, um dem anderen 
Schaden zuzufügen oder um auf fal-
schen Wegen das zu bekommen, was 
ich begehre.14 
 In 2 Sam 11 wird uns so ein Beispiel 
geschildert. David befindet sich auf 
dem Dach seines Hauses und sieht, wie 
sich Batseba badet. Batseba ist die Frau 
Urias, der zu dieser Zeit im Krieg für 
David kämpft. Nun steigt in David die 
Begierde auf. 
 Sie ist so gross, dass er Batseba 
rufen lässt und mit ihr eine Affäre hat. 
Nachdem David erfährt, dass Batseba 
schwanger geworden ist, lässt er Uria 
auf Umwegen töten. Wir kennen die 
Geschichte. 
 Dieses Beispiel zeigt, wozu ein 
Mensch fähig ist, der von der Begierde 
getrieben wird. In diesem Fall führte 
sie zu Ehebruch und sogar zum Mord. 

So stark kann das Begehren unsere Be-
ziehung zu unserem Nächsten beein-
flussen.
 Die Begierde zerstört aber auch un-
sere Beziehung zu Gott. Das liegt daran, 
dass nicht mehr Gott den ersten Platz 
in unserem Leben einnimmt, sondern 
das Objekt unserer Begierde. Alles in 
unserem Leben dreht sich nur noch um 
das, was wir so gerne haben wollen. Die 
Begierde kann so stark werden, dass wir 
alles dransetzen, um unser brennendes 
Verlangen zu stillen. Wir sind sogar 
bereit, die Beziehung zu Gott aufs Spiel 
zu setzen. 
 In Jos 7 lesen wir von Achan, dessen 
Begierde dazu verleitete, den Bund mit 
Gott zu übertreten und somit die Be-
ziehung zu ihm zu zerstören. Israel war 
dabei, das Land Kanaan einzunehmen. 
Etwa zwei- oder dreitausend Mann 
machten sich auf den Weg, die Stadt 
Ai zu erobern. Israel erlitt jedoch eine 
herbe Niederlage. Darauf zerriss Josua 
seine Kleider und fragte Gott nach 
dem Grund.15 Darauf antwortete Gott 
(paraphrasiert): «Israel hat meinen Bund 
übertreten, denn sie haben etwas von 
dem Gebannten genommen.»16

 Am nächsten Tag stellte sich heraus, 
dass Achan von dem Gebannten etwas 
gestohlen und für sich behalten hatte. 
Als Josua ihn fragte, beichtete er: Ich 
sah unter der Beute einen schönen 
Mantel [...], zweihundert Schekel Silber 
und einen Goldbarren[...]. Ich bekam 

Lust danach und ich nahm es [...].17 Die 
Begierde Achans war so gross, dass er 
von dem Gebannten etwas nahm und 
für sich behielt. Damit hatte Achan den 
Bund mit Gott gebrochen. Die Folge da-
von war, dass Gott sich von ganz Israel 
abwandte. So zerstört Begierde unsere 
Beziehung zu Gott.
 Schliesslich zerstört die Begierde 
auch unser eigenes Leben. Wenn ich 
etwas begehre, bin ich wie gefangen. 
Überall, wo ich bin, was ich denke und 
was ich mache – alles dreht sich nur 
noch um diese eine Sache. Ich fange 
an, mich selber nicht mehr leiden zu 
können. Ich bin frustriert, weil ich nicht 
bekomme, was ich so gerne hätte. Mir 
vergeht sogar die Lebensfreude.
 Auch davon haben wir ein Beispiel 
in der Bibel. Als Ahab, der König von 
Israel, Nabots Weinberg kaufen wollte, 
lehnte dieser das Angebot Ahabs ab. 
Darüber war Ahab nicht sonderlich 
erfreut. In 1 Kön 21,4 heisst es: Da ging 
Ahab in sein Haus, missmutig und wü-
tend [...]. Und er legte sich auf sein Bett 
und wandte sein Gesicht ab und ass 
nichts. Wie ein kleines Kind schmollte 
Ahab vor sich hin. Seine Lebensfreude 
war erloschen, weil er nicht bekam, was 
er sich so sehr gewünscht hatte.
 Was aber sind nun die Gründe, die 
in uns die Begierde aufsteigen lassen? 
Es mag verschiedene Gründe dafür ge-
ben, auf zwei zentrale möchte ich näher 
eingehen. 

 1. Das Vergleichen. Wenn ich zum 
Fenster hinausschaue und sehe, dass 
sich mein Nachbar einen neuen Grill 
geleistet hat, möchte ich auch so einen 
haben. Dann steigt in mir die Begierde 
auf. Oder ich sehe, dass sich meine 
Kollegin neue Schuhe gekauft hat. «Die 
muss ich auch haben!» Immer, wenn wir 
uns mit anderen Leuten vergleichen, 
stehen wir in der Gefahr, etwas zu 
begehren, das sie haben und wir nicht.
 2. Wir suchen unsere Bedürfnisse 
nach Geborgenheit, Sinn im Leben, Lie-
be und Annahme in materiellen Dingen 
zu stillen, und nicht in der Beziehung 
zu Jesus. Das fängt damit an, dass 
wir einer Sache einen viel zu hohen 
Wert beimessen. Wenn wir auf Biegen 
und Brechen auch so ein Auto haben 
möchten wie unser Golfkollege, dann 
geben wir dem Auto einen so hohen 
Wert, dass wir meinen, wenn wir das 
Auto hätten, dann wären wir glücklich. 
Dann hätten wir den Sinn im Leben 
gefunden. Dann würden uns alle Leute 
bewundern.

Die Erfüllung in Christus

Die Begierde offenbart uns also unseren 
Egoismus. Sie zeigt uns auf, dass wir 
eigentlich an der falschen Stelle nach 
dem Sinn in unserem Leben suchen. 
Materielle Dinge werden letztlich nicht 
innere Erfüllung geben. Wir werden 



94 95ZEHNTES GEBOT ZEHNTES GEBOT

doch nicht erfüllt sein, wenn wir der 
Begierde nachgegeben haben. Innerlich 
werden wir uns leer und tief unglück-
lich fühlen. Deshalb lasst euch sagen: 
Den wahren Sinn im Leben, echte Liebe 
und herzliche Annahme finden wir 
ausschliesslich bei Jesus Christus.
 Er hat dieses Verlangen in uns 
hineingelegt, damit er es in uns stillen 
kann.18 Der Satan versucht uns vor-
zugaukeln, dass wir viel Geld und ein 
tolles Auto brauchen, um glücklich zu 
sein. Jesus Christus aber gibt das Leben, 
das sich wirklich lohnt. Er allein kann 
uns inneren Frieden schenken durch die 
Vergebung unserer Sünden. Wende dich 
ab von all den materiellen Dingen, die 
letztlich nichts anderes als Götter sind, 
und komm zu Jesus. Gib ihm dein gan-
zes Leben und nimm ihn als den Herrn 
in dein Leben auf. 
 Jesus sagt in Joh 6,35: [...] Ich bin 
das Brot des Lebens: Wer zu mir kommt, 
wird nicht hungern, und wer an mich 
glaubt, wird nimmermehr dürsten.19 Nur 
wer sich von Jesus Christus angenom-
men und geliebt weiss – trotz seines 
Versagens und seiner Schuld –, wer sich 
in ihm geborgen und im Frieden weiss – 
trotz seiner Hektik und seines Aktio-
nismus, – wer seinen Wert nicht durch 
seine eigene Leistung und sein eigenes 
frommes Tun, sondern durch Jesu Tat 
und Werk am Kreuz ableitet, der wird 
satt.
 Für uns Christen ist es wichtig, dass 

wir uns nicht von Christus ablenken 
lassen. Wir leben in einer Welt, wo alles 
von Reichtum, Wohlstand, Leistung, 
Erfolg, Macht und Ehre abhängt. Der 
moderne, westliche Mensch ist zum 
Sklaven des Materialismus, des Kapita-
lismus und der Selbstverwirklichung ge-
worden. Es ist für uns Christen schwer, 
diesem Trend der Zeit standzuhalten 
und der Begierde zu widerstehen. Aus 
eigener Kraft schaffen wir es nicht, aber 
Christus in uns kann es.
 Lasst uns deshalb nicht müde 
werden und beständig auf Christus 
sehen, der für uns den Sieg am Kreuz 
auf Golgatha vollbracht hat! Für unsere 
Sünden musste er zwar sterben, aber er 
ist auferstanden. Nun ist ihm alle Macht 
gegeben im Himmel und auf Erden. Als 
dieser allmächtige Herr ist er bei uns 
und will uns vor der Begierde bewahren.

Rückblick auf die Zehn Gebote

Ich möchte die Predigtserie zu den 
Zehn Geboten damit schliessen, dass ich 
eine kurze Rückschau zu deren Kern-
gedanken halte.

1.  Alle Gebote sind von Vers 2 her zu 
verstehen

Die Zehn Gebote sind ein Teil des Bun-
desvertrages, den Gott mit seinem Volk 
Israel zu Beginn der Wüstenwanderung 
schloss. Vorausgegangen ist Gottes 

Heilshandeln.20 Er hat nämlich sein Volk 
aus der Sklaverei Ägyptens befreit. Als 
ihr Erlöser steht er nun da und wirbt 
um den Bund mit seinem Volk. Dieser 
besteht darin, dass es ihn als alleinigen 
Herrn in seinem Leben akzeptiert und 
seine Gebote befolgt.
 Dieses Heilshandeln Gottes ist ein 
Vorschatten des Erlösungswerks Jesu. 
So wie Gott sein Volk Israel aus der 
Sklaverei Ägyptens befreite, so kann 
uns auch Jesus Christus dank seines 
Opfertodes am Kreuz von der Sklaverei 
der Sünde befreien. 
 So wie Gott mit Israel einen Bund 
einging, so will auch Jesus mit uns 
einen neuen Bund eingehen.21 Dieser 
Bund besteht darin, dass wir uns zu ihm 
wenden und ihn darum bitten, dass er 
uns zu seinen Kindern macht. Wenn wir 
ihn aufrichtig und von ganzem Herzen 
darum bitten, schenkt er uns durch sei-
nen Geist die innerliche Wiedergeburt22 
und macht uns zu seinen Kindern.23

2.  Die Zehn Gebote als Spiegel 
und Wegweiser

Jeder, der Jesus Christus noch nicht 
als Herrn in sein Leben aufgenommen 
hat, für den haben die Zehn Gebote 
eine doppelte Funktion. Zunächst sind 
sie Spiegel. Sie zeigen uns auf, wo wir 
überall gegen Gottes Willen verstossen. 
Sie machen uns unsere Verlorenheit 
deutlich und bestätigen, dass wir drin-
gend eines Erlösers bedürfen. 

 Ferner sind die Zehn Gebote Weg-
weiser. Sie weisen auf Jesus Christus 
hin, der absolut gerecht und ohne Sün-
de war.24 In ihm finden wir den Erlöser, 
dessen wir bedürfen. Er hat das für uns 
Unmögliche möglich gemacht, indem er 
unsere Schuld und Strafe auf sich lud, 
um uns Sündenvergebung und ewiges 
Leben zu schenken.

3.  Die Zehn Gebote als Korrektiv 
und Handlungsanweisung

Für uns Christen haben die Gebote 
ebenfalls eine doppelte Funktion. 
Zunächst sind sie für uns Korrektiv. Sie 
zeigen uns auf, wo wir Sünden began-
gen und erneut Vergebung nötig haben. 
Gleichzeitig gelten sie uns als Hand-
lungsanweisung. Durch die Gebote 
zeigt uns Gott, wie er will, dass wir im 
Alltag leben sollen. Die Umsetzung sei-
ner Gebote ist ein lebenslanger Prozess, 
bei dem uns Gott selbst behilflich sein 
will.25

4. Werkgerechtigkeit vs. billige Gnade
Gerade beim Thema «Gesetz und Gna-
de» steht man in der Gefahr, in das eine 
oder andere Extrem zu fallen. 
 Das eine Extrem ist die Werkgerech-
tigkeit. Es gibt Leute, die meinen, aus 
eigener Kraft die Gebote halten zu müs-
sen, um sich dadurch den Eintritt in den 
Himmel verdienen zu können. Das ist 
absolut unmöglich.26 Jesus Christus ist 
der einzige Weg in den Himmel.27 Wer 



96 97ZEHNTES GEBOT LITERATURVERZEICHNIS

nicht an ihn glaubt und ihn als Herrn 
in sein Leben aufnimmt, geht für ewig 
verloren, auch wenn er sein Leben lang 
alles drangesetzt hat, die Gebote Gottes 
zu halten.
 Das andere Extrem ist die billige 
Gnade, so nannte sie Dietrich Bon-
hoeffer. Es gibt Leute, die meinen: 
«In den Himmel komme ich allein aus 
Gnaden, also kann ich tun und lassen, 
was ich will.» Auch diese Einstellung 
ist biblisch falsch. In 1 Joh 2,3-6 lesen 
wir, dass ein Gläubiger daran erkennbar 
ist, dass er den Geboten Gottes Folge 
leistet. Der Gehorsam ist die zwingende 
Konsequenz28 der Errettung allein aus 
Gnaden. Oder um es mit den Worten 
Jakobus’ zu sagen: Der Glaube ohne 
Werke ist tot.29

5.  Die biblischen Werte als Ansporn 
zur Mission

Wer im Alltag konsequent den Geboten 
Gottes folgt, wird gegen den Strom 
schwimmen. Während Freunde das Fi-
nanzamt betrügen, werde ich als Christ 
aufrichtig alles angeben. Während die 
allermeisten Jugendlichen vorehelichen 
Geschlechtsverkehr praktizieren, werde 
ich als Gläubiger mit dem Sex bis zur 
Ehe warten. Während Lügen für meinen 
Arbeitskollegen okay ist, werde ich als 
Kind Gottes immer die Wahrheit sagen, 
auch wenn es mir Nachteile bringt.
 Auf diese Weise werden die Ungläu-
bigen auf uns und unseren Lebenswan-

del schauen und sich fragen: «Was hat 
es mit dem Glauben an Jesus Christus 
auf sich?» Jesus sagt in Mt 5,16: So soll 
euer Licht leuchten vor den Menschen, 
damit sie eure guten Werke sehen und 
euren Vater, der in den Himmeln ist, 
verherrlichen. Mit anderen Worten: 
Unsere guten Werke sollen auf Jesus 
Christus hinweisen und somit der Missi-
on dienen. Gott helfe uns dabei! 
 Amen!

1 1 Mo 3,6.
2 1 Mo 3,22 ff.
3 1 Mo 4,1 ff.
4 1 Mo 2,17; Röm 6,23.
5 Mt 3,2; Apg 2,38.
6 Röm 5,18 f.
7 Spr 27,20; Jak 4,1-3.
8 Ps 58,3.
9  Mann und Frau sind vor Gott gleichwertig, 

obzwar andersartig. 1 Mo 1,27; 2,23; 1 Tim 2,8 ff.
10 Mt 5,28; Spr 6,25.
11 Spr 17,2.
12 Hi 1,3.
13 Hi 1,14; 5 Mo 25,4; 2 Sam 24,22.
14 Jak 1,14-15.
15 Jos 7,6 ff.
16 Jos 7,10 ff.
17 Jos 7,21.
18 Ps 37,4.
19 Off 7,16.
20 2 Mo 20,2.
21 Jer 31,31; Hebr 8,8.
22 Tit 3,5.
23 Röm 8,9 ff.
24 Hebr 4,15; 2 Kor 5,21.
25 Joh 15,1 ff.
26 Eph 2,8 f.
27 Joh 14,6.
28 Hebr 12,14.
29 Jak 2,17.26.

•  Afflerbach, Horst, Handbuch christliche Ethik, Wuppertal: 
R. Brockhaus, 2. Aufl. 2003.

•  Alt, A./Eissfeldt, O./Kahle, P./Kittel, R. (Hrsg.), Biblia Hebraica 
Stuttgartensia. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 
1984.

•  Bauer, Walter, Wörterbuch zum Neuen Testament, Berlin/
New York: Walter de Gruyter, 5. Aufl. 1971.

•  Bonhoeffer, Dietrich, Nachfolge, Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus, 4. Aufl. 2011.

•  Bosman, H. J. u. a. (Hrsg.), Wörterbuch zum Alten Testa-
ment, Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2004.

•  Botterweck, G. Johannes/Ringgren, Helmer (Hrsg.), Theo-
logisches Wörterbuch zum Alten Testament. Band 1–8, 
Stuttgart/Berlin: W. Kohlhammer, 1973–1995.

•  Bräumer, Hansjörg, Das zweite Buch Mose, in: Maier, Ger-
hard/Pohl, Adolf (Hrsg.), Wuppertaler Studienbibel. Altes 
Testament, Band 1, Witten: R. Brockhaus, 2008.

•  Burkhardt, Helmut u. a. (Hrsg.), Das grosse Bibellexikon, 
Wuppertal/Giessen: R. Brockhaus/Brunnen, 1. Sonderaus-
gabe 2004, 1672.

•  Burkhardt, Helmut, Wirtschaft ohne Ethik? Biblische 
Beiträge zu Grundfragen des Wirtschaftslebens, Giessen/
Basel: Brunnen, 2000.

•  Correns, Dietrich (Übersetzung), Die Mischna. Das grund-
legende enzyklopädische Regelwerk rabbinischer Tradition, 
Wiesbaden: Marix Verlag, 2005. 

•  Die Bibel. Elberfelder Studienbibel mit Sprachschlüssel AT, 
Wuppertal: R. Brockhaus, 2001.

•  Die Bibel. Revidierte Elberfelderübersetzung 2006, Wup-
pertal: Brockhaus, 2. Aufl. der Standardausgabe 2008.

•  Die Bibel. Revidierte Lutherübersetzung 1984, Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 1995.

•  Dreytza, Manfred/Hilbrands, Walter/Schmid, Hartmut, 
Das Studium des Alten Testaments. Eine Einführung in 
die Methoden der Exegese, Wuppertal: R. Brockhaus, 2. 
überarbeitete Aufl. 2007.

•  Durham, John I., Exodus, in: Metzger, Bruce M. u. a. (Hrsg.), 
Word Biblical Comentary. Old Testament Volume 3, Nash-
ville, 1984.

•  Fruchtenbaum, Arnold G., Der Sabbat. Symbolik und 
Bedeutung, CMVH, 2013.

•  Gassmann, Lothar/Kotsch, Michael (Hrsg.), Kleines Esoterik-
Handbuch, MABO-Verlag, 2007.

•  http://de.wikipedia.org/wiki/Französischer_ 
Revolutionskalender [abgerufen am 22.11.2014].

•  http://de.wikipedia.org/wiki/Schwangerschaftsabbruch# 
Statistik_3 [abgerufen am 17.01.2015].

•  http://de.wikipedia.org/wiki/Sowjetischer_ 
Revolutionskalender [abgerufen am 22.11.2014].

•  http://www.ekd.de/glauben/bekenntnisse/grosser_ 
katechismus_8.html [abgerufen am 07.03.2015].

•  http://www.rtl.de/cms/news/rtl-aktuell/holland-mobbing-
15-jaehrige-wirft-sich-vor-zug-27f9b-51ca-16-1358511.
html [abgerufen am 07.03.2015].

•  http://www.stern.de/tv/sterntv/wann-ein-mensch-fuer-
tot-erklaert-werden-kann-und-wann-nicht-2165734.html 
[abgerufen am 15.01.2015].

•  http://www.welt.de/gesundheit/article117549967/ 
Grossbritannien-will-Drei-Eltern-Babys-zulassen.html 
[abgerufen am 07.02.2015].

•  http://www.welt.de/politik/ausland/article137090531/
Babys-duerfen-zwei-Muetter-und-einen-Vater-haben.
html [abgerufen am 06.02.2015].

•  http://www.welt.de/vermischtes/article132215526/ 
Daenemark-debattiert-ueber-legale-Sodomie.html 
[abgerufen am 06.02.2015].

•  http://www.welt.de/wirtschaft/article133812432/ 
Meine-Homosexualitaet-ist-ein-Geschenk-Gottes.html 
[abgerufen am 01.11.2014].

•  http://www1.k9webprotection.com [abgerufen am 
02.01.2015].

•  Huntemann, Georg, Biblisches Ethos im Zeitalter der 
Moralrevolution, Neuhausen/Stuttgart: Hänssler, 1995.

•  Jenni, Ernst, Lehrbuch der hebräischen Sprache des Alten 
Testaments, Basel: Schwabe, 3. Aufl. 2003.

•  Jenni, Ernst/Westermann, Claus (Hrsg.), Handwörterbuch 
zum Alten Testament. Band 1 u. 2, München/Zürich: Chr. 
Kaiser/Theologischer Verlag, 4. durchgesehene Aufl. 1984.

•  Kitchen, Kenneth A., Das Alte Testament und der Vordere 
Orient. Zur historischen Zuverlässigkeit biblischer Ge-
schichte, Brunnen: Giessen/Basel, 2008.

•  Kittel, Gerhard (Hrsg.), Theologisches Wörterbuch zum 
Neuen Testament. Band 1–10.2, Stuttgart/Berlin/Köln: 
W. Kohlhammer (Studienausgabe), 1990.

•  Koehler, Ludwig/Baumgartner, Walter (Hrsg.), Hebräisches 
und Aramäisches Lexikon zum Alten Testament. Band 1 u. 
2, Leiden: Brill, 3. Aufl. 2004.

•  Lettinga, Jan P., Grammatik des Biblischen Hebräisch, 
Riehen/Basel: Immanuel, 1992.

•  MacDonald, William, Kommentar zum Alten Testament, 
Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung, 1. Aufl. 2005.

•  Mauerhofer, Armin, Pädagogik auf biblischer Grundlage, 
Nürnberg/Hamburg: VTR/RVB, 2. Aufl. 2009.

•  Mauerhofer, Armin, Seelsorge auf biblischer Grundlage. 
Die Menschen zu Jesus führen, Nürnberg/Hamburg: VTR/
RVB, 2010.

•  Meinecke, Georg, Organspende JA oder NEIN. Eine Ent-
scheidungshilfe. Die verheimlichte Wahrheit, Deutschland: 
BoD, 2012.

•  Merrill, Eugene H., Die Geschichte Israels. Ein Königreich 
von Priestern, Holzgerlingen: Hänssler, 2. Aufl. 2006.

•  Möller, Christian, Einführung in die Praktische Theologie, 
Tübingen/Basel: A. Franke, 2004.

•  Pehlke, Helmuth, Zur Umwelt des Alten Testaments, Editi-
on C Bibelkommentar Altes Testament Ergänzungsband 1, 
Holzgerlingen: Hänssler, 2002.

•  Rienecker, Fritz/Maier, Gerhard, Lexikon zur Bibel, Wupper-
tal: R. Brockhaus. 2. aktualisierte Sonderausgabe der neu 

Literaturverzeichnis (Auswahl)



98 99LITERATURVERZEICHNIS

bearbeiteten Aufl. 2000.
•  Schirrmacher, Thomas, Das Gesetz der Liebe. Ethik Band 2, 

Hamburg/Nürnberg: RVB/VTR, 3. Aufl. 2002.
•  Thiessen, Jacob, Ehescheidung und Wiederheirat: Was 

sagt die Bibel? Loma Plata: Bibelschule Loma Plata, 7. Aufl. 
2004.

•  Thiessen, Jacob, Hermeneutik der Bibel. Grundsätze zur 
Auslegung und Anwendung biblischer Texte. Ein offen-
barungstheologischer Standpunkt, Hammerbrücke: Jota 
Publikationen, 2009.

•  Thiessen, Jacob, Mann und Frau in Ehe und Familie auf 
Grundlage der Bibel, Loma Plata: Bibelschule Loma Plata, 
2002.

•  von Siebenthal, Heinrich (Hrsg.), Lehrbuch Bibel-Hebräisch, 
Giessen/Basel: Brunnen, 2. Aufl. 1993.

•  Walvoord, John F./Zuck, Roy B. (Hrsg.), Das Alte Testament 
erklärt und ausgelegt. Band 1. 1. Mose–2. Samuel, Holz-
gerlingen: Hänssler, 4. Aufl. 2004.



100 ZEHNTES GEBOT

Oliver Dürksen, Jahrgang 1985, ist in Paraguay geboren und aufgewachsen. 
Er absolvierte im Jahr 2006 die Ausbildung als Primarschullehrer am Institut 
für Lehrerbildung in Paraguay. Im Jahr 2013 schloss er den Master in Theologie 
an der Staatsunabhängigen Theologischen Hochschule (STH) Basel erfolgreich 
ab. Seit 2014 ist er Pfarrer in der Landeskirchlichen Minorität in Heiden. Er ist 
verheiratet mit Sofie und Vater eines Sohnes (3) und einer Tochter (1).

die 10 Gebote

Gibt es zeit- und kulturübergreifende Prinzipien und Werte? 
Welches sind sie? Wie sind sie zu verstehen? Welche Funktion 
haben sie für Christen und Nichtchristen im 21. Jahrhundert?

In zehn Predigten legt Pfarrer Oliver Dürksen die Zehn Gebote gesamtbiblisch 
aus und wendet sie auf den Lebensalltag im 21. Jahrhundert an. Die von August 
2014 bis März 2015 in der Landeskirchlichen Minorität in Heiden (CH) gehaltenen 
Predigten wollen den Leser zur Selbstkritik auffordern, ihm seine Erlösungs- 
bedürftigkeit aufzeigen, ihn zu Jesus Christus führen und eine Handlungs- 
anweisung im Glaubensalltag sein. 


